# E HE CICI



घाट वाले को जा बजा देखा। कहीं बन्दा, कहीं खुदा देखा॥

हे घाट वाले

तू ही तू

#### मिलने का पताः -

- श्री राम लाल चड्ढा डी-५, विक्रम नगर कोटला फिरोज़शाह नई दिल्ली-११०००२
  - २ . महेश देवी सुपुत्री स्वर्गीय श्री जय किशन दास
     २८-२६, डी-ब्लाक, विक्रमनगर
     नई दिल्ली-११०००२ (फोन न० ३३१६६४६)
  - ३ . श्री महात्मा गुरू प्रसाद जी श्री योगेश्वर शिव मन्दिर गांव करसोली (गुल्लरवाला) पो० बारुना

#### द्वारा नालागढ, जिला सोलन (हिमाचल)

(श्री . . . स्वामी श्री की शिष्या पुष्पा देवी जी द्वारा) प्रथम संस्करण सन् १६६१ ११०० प्रतियां (श्री स्वागी जी के शिष्य श्री राम लाल चड्ढा द्वारा ) दूसरा संस्करण सन् १६७२ ७५० प्रतियां (श्री . . स्वामी जी के समस्त . ११०० प्रतियां तीसरा 9 807 चौया 9 606 . ११०० प्रतियां भक्त जनों द्वारा) . ११०० प्रतियां पांचवां 9 608 . ११०० प्रतियां (सजिल्द अंग्रेजी संस्करण श्री खामी जी के शिष्य सरदार छठा 9 EUE आनन्द सिंह राणा द्वारा) (श्री . . . स्वामी जी के समस्त भक्त जनों द्वारा) . २१०० प्रतियां सातवां 9653 (श्री स्वामी जी की से विका अं जनी दे बी एवं उनके सुपुत्र . २१०० प्रतियां आठवां श्री अजीत सुद द्वारा ) . १००० प्रतियां (सजिल्द श्री स्वामी जी के भक्त जर्नो द्वारा) नौवां संस्करण १६६२

दसवा सस्करण १००८-१८०० प्रातया जाणिस्य महाशय धर्मनाल जी एम०डो०एच • के क्या



हे घाट वाले! हे टाट वाले! हे गुमनाम तू ही तू यह राज़ समझता है बस आशिक़े - दीवाना। इस बुत में समाया है बुतखाने का बुतखाना।।



#### ॐ परमात्मने नमः

#### दो शब्द

#### हरिद्वार में गंगा के पावन घाट वाले टाटेश्वर महादेव

जिनके परिचय में आने वाले हजारों लाखों लोग भारत के अलग-अलग प्रान्तों से आते रहे और आत्म शान्ति पाते रहे और जीवन की उलझी गुत्थी को सुलझाते रहे। प्रत्येक स्तर के साधु सन्त मण्डलेश्वर एवं लम्बी-चौड़ी गाड़ी खींचने वाले सद्गृहस्थ भी आते रहे और समदर्शी की शीतलता का लाभ उठाते हुए अपने जीवन को सफल बनाने की ओर अग्रसर होते रहे। वे ऐसे बेजोड़ महात्मा थे कि सदैव नाम रूप और मोह ममता से पार अपने ब्रह्मात्व स्वभाव में परमात्म शान्ति में परितृत्त उस महान आत्मा ने थके हुओं को, हारे हुओं को हाथ पकड़ कर उठाया तथा गिरते हुओं को गिरने से बचाया, उठे हुओं को चलाया, चले हुओं को परम शांति के द्वार पर पहुंचाया।

न कोई पन्थ, न कोई सम्प्रदाय अपितु सारे विश्व को जो कि एक आधार परब्रह्म परमात्मा है उनकी अद्वैत ज्ञान की सरिता में सब नहाकर अपने सांसारिक उलझनों व तपन को मिटाकर नया उत्साह, उमंग, शान्ति, साहस व सुहृदयता लोग पाते रहे। यह स्वाभाविक ही है कि उस महान विभूति के लिए उनका नाम, कुल, परिवार के विषय में जानने की इच्छा रहती थी परन्तु कोई भी यह जानकारी प्राप्त नहीं कर सका। यहाँ तक कि गुप्तचर भी इस कार्य (मिशन) में सफल नहीं हो सके।

दुनिया के आठ आश्चर्य तो सुविदित हैं लेकिन यह इस जमाने का नूतन, नवीन, महान आश्चर्य है कि पचासों (यानि अनेक दशकों) से हजारों उनके भक्त और अन्य लोग भी उनका पूर्ण परिचय जानने को उत्सुक रहे लेकिन उनका यह रहस्य तो रहस्य ही रहा। आखिर में लोगों ने थककर अपनी श्रद्धा (भावना) के अनुसार अनेकों नामों से उनको पुकारा जैसे कि - टाट वाले बाबा, घाट वाले बाबा, भोले बाबा, शहनशाह, शंकर भोलेनाथ यहाँ तक कि किसी ने तो अपनी बुद्धि में कोई संज्ञा न पाकर 'गुमनाम' से ही सम्बोधित कर दिया लेकिन महाराज जी के अन्तिम श्वास तक कोई भी माई का लाल उनके देह की जाति, नाम, ग्राम, कुल परिवार को न जान सका।

क्या विरक्तता है, क्या बेजोड़ त्याग है। जिस नाम और प्रसिद्धि के लिए दुनिया सिर पटकती है, दर-दर की ठोकरें खाती है, थोड़ा सा दान देकर तिख्तयां लटकवाने के लिए तलबगार रहती है। लेकिन इस महापुरुष ने अपना नाम, जाति, ग्राम नहीं बताया तो नहीं बताया। क्योंकि शरीर मिथ्या, उसका नाम-मिथ्या, उसकी जाति मिथ्या है ही तो उसमें प्रीति क्यों? कब तक? किसलिए? वास्तव में हे इन्सान! तेरी जाति परमात्मा की जाति है। तेरा कुल परमात्मा का कुल है। तेरा नाम परमात्मा का है। शरीर का नाम, जाति, कुल तो सब मन की कल्पना है और यह महापु रूष इन सब कल्पनाओं से ब्रह्मलीन होने के आखिरी क्षण तक परे रहे तथा इसे उन्होंने सिद्ध करके दिखा दिया।

धन्यवादी हैं वे लोग जिनको ऐसे ब्रह्मवेत्ता महापुरुष का सान्निध्य मिला और वे भी बड़भागी हैं जो एक बार भी उनकी मीठी निगाहों मे आ गये। ठीक ही किसी ने कहा है कि -

"निगाहों से निहाल होते हैं जो निगाहों में आ जाते हैं।" वह अनादि और अनन्त शक्ति आज भी प्रत्यक्ष है। भक्तजनों को उनके सात्रिध्य और दया की अनुभूति होती रहती है।

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः

भोलागिरी आश्रम के सामने

निवेदक:

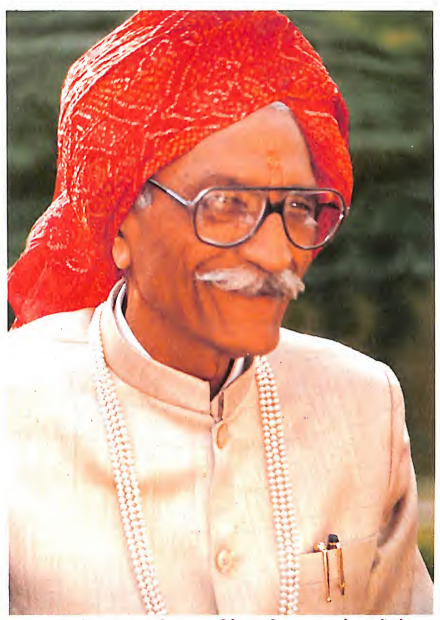
बिरला घाट, हरिद्वार

सन्त चरणानुरागी गण

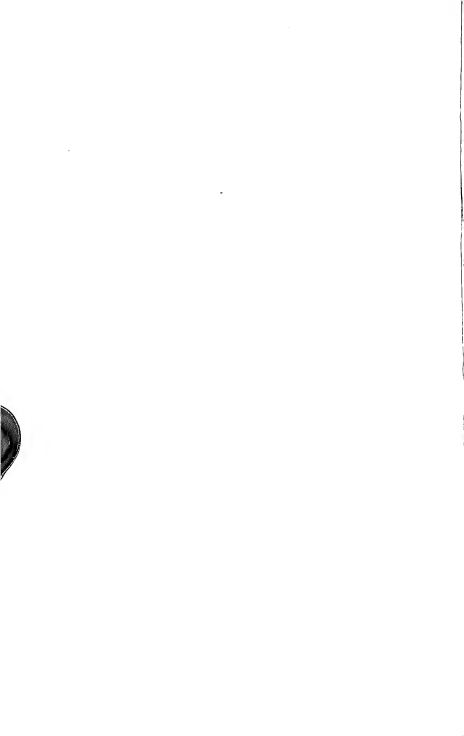
# बुत में बुतख़ाना

यह राज़ समझता है बस 'आशिक़े र-दीवाना।' इस बुत<sup>३</sup> में समाया है बुतख़ाने का बुतख़ाना<sup>४</sup>॥ 'तारीख़े<sup>'</sup> - ज़माना'का माख़ज<sup>६</sup> तो इसी से है। कहने को यह लगता है इक लफ्ज़ का अफसाना ॥ हल्की सी भी इस की हो 'गर<sup>६</sup>' लगुज़िशे<sup>9ें</sup> - रिन्दाना'। मदहोश<sup>99</sup> हो इक पल में मयख़ाने का मयख़ाना<sup>99</sup>॥ अन्दर भी वही जल्दा <sup>93</sup>, बाहर भी वही जलवा। इस एक सनम<sup>98</sup> से है पुरनूर सनमख़ाना<sup>94</sup>॥ 'मुखतारें <sup>14</sup> - दो आलम' है, 'सरकारें <sup>9</sup> - दो आलम' है। रहते हुए सब में भी है सब से 'जुदागाना' '।। तस्वीर' - ओ-तस्सुवर ' सब, एजाजे ' - मुस्सवर <sup>२२</sup> है। यूं क्षेन यहां अपना, यूं क्षेन है बेगाना॥ इस माया पति की यह माया का करिश्मा<sup>२३</sup> है। वीराना लगे गुलशन, गुलशन लगे वीराना॥ चाहे तो गुज़ब<sup>२४</sup> ढ़ादे, चाहे तो करम<sup>२५</sup> कर दे जादू भरी नज़रों की इक 'ज़ुबिशे<sup>२६</sup>-मस्ताना'॥ जो हश्मत<sup>२७</sup>-ओ-दौलत <sup>२६</sup> है, सब इस की बदोलत<sup>२६</sup> है। क्या पेश करें इस के हम कृदमों में नज़राना <sup>३०</sup>॥ दरिया ही नहीं इस में ग़रक़ाब समन्दर हैं। समझो न इसे 'जौहर' इक छोटा-सा पयमाना<sup>३२</sup>॥ 25-6-9562

१ से ३२ कठिन शब्दों के अर्थ पुस्तक के पृष्ठ '७! पर देखें।



महाशय धर्मपाल वानप्रस्थी, त्यागमूर्ति एम.डी.एच. मसाले वालों ने यह पुस्तक छपवाकर स्वामी घाट वाले महाराज जी के चरणों में अर्पित की। - स्वामी जगदीश जी महाराज



# भूमिका

श्री... घाटवाले भगवान जी का श्री श्री श्री श्री अर्थात् चार श्री से विभूषित होने का अभिप्राय है कि धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष इन चतुर्विध पुरुषार्थों के दाता और चारों वेदों के शिरोमणि हमारे भगवान जी थे तथा उन के परम पवित्र दिव्य नाम का उल्लेख जहां जहां भी किया गया है श्री श्री श्री अथवा श्री. . . (श्री लिखकर तीन बिन्दु) का प्रयोग कर किया गया है।

श्री श्री श्री श्री भगवान घाट वाले जी ने "सब संभव है, असंभव कुछ नहीं" में चारों वेदों का जो सार ज्ञान, वैराग्य और भिक्त के रूप में सर्व कल्याण के लिये दिया है उस श्रेष्ठतम ग्रंथ रत्न में श्री श्री श्री भगवान जी का नाम 'गुमनाम' तीनों लोकों के सभी नामों का आधार है। सब नाम इसी 'गुमनाम' में से प्रगट होते हैं और इसी में लीन हो जाते हैं।

इस पुस्तिका में श्री श्री श्री श्री घाट वाले भगवान जी के लीला शरीर के जो पावन प्रसंग दिये गये हैं वे या तो उन के श्री मुख से सुने गये या उन के भक्तों की वाणी से अथवा कुछ हमारे प्रत्यक्ष दर्शन एवं अनुभव के आधार पर हैं। यदि उन्हें लेखनीबद्ध करने में कहीं कोई त्रुटि रह गयी हो तो भक्तजन उस पर ध्यान न दे कर हमारा उन के प्रति अनन्य समर्पण एवं सेवा-भक्ति भाव समझ कर क्षमा करेंगे।

श्री श्री श्री श्री स्वामी जी के आज्ञा से जब 'सब संभव है, असंभव कुछ नहीं' महाग्रंथ का प्रकाशन किया गया तो किसी भी प्रकार की भूमिका या लेखक का नाम देने का आदेश नहीं था। परन्तु जिन भक्त-जनों को उनके लीला शरीर के साक्षात दर्शन एवं सत्संग का सौभाग्य नहीं मिला उन्हें श्री श्री श्री श्री भगवान जी के अनन्त वैभव की महिमा का बोध कराने हेतु भूमिका के रूप में कुछ पंक्तियां लिखना अभीष्ठ समझा गया।

# बुत में बुतखाना के कठिन शब्दों के अर्थ

१ - राज़े - रहस्य

२ - आशिके दीवाना - पागल प्रे मी

३ - बुत - मूर्ति

४ - बुतखाना-समस्त मूर्त संसार

५-तारीखे-जुमाना- ब्रह्मांड का इतिहास

६ - माख्ज़न - उद्गम स्थान

७-लफ्ज - शब्द

८- अफसाना- कहानी

€- गर- यदि

१०- लग़ज़िशे-रिन्दाना- शराबी की लड़खड़ाहट २७-हश्मत- संमान-पद

११ - मदहोश - नशे में बेसूघ

१२ - मयखाना - मदिरालय

१३ - जल्वा - प्रत्यक्ष दर्शन

१४- सनम-इष्ट देव

१५- सनमखाना - इष्ट देव का मन्दिर

१६ - मुखतारे -दो आलम - कुल संसार का नियंता

१७- सरकारे दो आलम - कुल संसार का स्वामी

<sup>.</sup>१८- जुदागाना- अलग १६- तस्वीर - मूर्ति

२०-तस्सवुर- ध्यान

२१ - एजाज़ - चमत्कार

२२- मुस्सवर- चित्रकार

२३ - करिश्मा - चमत्कार

२४ - गज़ब - कोप

२५ - करम - दया

२६ - जुंबिशे-मस्ताना- मदभरी क्रिया

२८- दौलत - धन

२६- बदौलत- कारण

३०- नजाना - भेंट

३१ - गरकाब - डूबे हुए

३२ - पयमाना - गिलास

# हे घाट वाले तू ही तू

#### प्रथम दर्शन

श्री श्री श्री भगवान घाट वाले जी के प्रथम दर्शन सन् १६५० विक्रमी संवत् २००६ में हमें हुए। परन्तु तब उन से बात-चीत नहीं होती थी। उन के पास गंगाजी में स्नान करते थे।

#### सत्संग

सन् १६५१ विक्रमी संवत् २००७ से हमारा नमस्कार और वार्तालाप शुरू हुआ। हमारे भाव तभी से परिवर्तित होने शुरू हुए। सत्संग भी आरम्भ हुआ। हरिद्वार में कहीं भी सत्संग हो, श्री . . . भगवान जी अपनी प्रेरणा से हमें वहां भेजते थे। सन् १६५२ विक्रमी संबत् २००८ से श्री . . . घाट वाले जी से हम सत्संग करने लग गये। उस समय सत्संग में दो, तीन आदमी होते थे। उसके बाद श्री . . . भगवान जी से हमारी बहुत घनिष्ठता हो गयी। हमारे मन में वे बैठ गये। हमें विशेष रूप से वैराग्य हो गया। जब हम रात्रि को काम छोड़ कर श्री . . . भगवान जी के परम चरण कमलों में जाते थे तो वे अपने जीवन की कथा सुनाते थे।

#### गृहस्थ त्याग

श्री . . . भगवान जी बताते थे कि ३६ वर्ष की युवावस्था

में ही उन्होंने गृहस्थ त्याग दिया था। वे कहते थे - "हम भी गृहस्थ आश्रम में रहे थे और हमें भी ठोकर लगी थी।"

# प्रेरणास्रोत श्रीमद्भगवद्गीता

श्री . . . स्वामी जी का दिव्य लीला शरीर बिहार प्रांत के किसी बड़े गांव के ज़मींदार परिवार से था। वे वहां के स्टेशन मास्टर जी के साथ श्री गीता जी के ऊपर सत्संग करते थे। श्री . . . स्वामी जी श्रीमद्भगवद्गीता पर बहुत आस्था रखते थे। श्री गीता जी ही उनकी प्रेरणा स्रोत बनीं। उनका स्टेशन मास्टर जैसे व्यक्ति से मेल-जोल होने से हमें भान होता था कि श्री . . . स्वामी जी किसी बड़े परिवार में अवतरित हुए थे।

#### नाम न धाम

श्री . . . स्वामी जी अपने गांव का नाम, अपना नाम, जाति आदि नहीं बताते थे। वास्तव में अभ्यास करने वाले को यह चीज़ें भूलनी चाहिये।

## बनारस में तप साधना

गांव छोड़ने के बाद श्री . . . स्वामी जी पैदल ही यात्रा कर बनारस में आ गये। गृहस्थ त्याग के बाद कुछ दिन बनारस में रहने लगे। वहां बच्चों को ट्यूशन पढ़ा कर निर्वाह करते थे। कुछ महीने ऐसा करते-करते साथ-साथ अभ्यास भी करते थे। इस बीच वे एक सप्ताह तक निराहार रहे। ट्यूशन से जो पैसे प्राप्त होते थे वे कमज़ोरों में बांट देते थे। एक सप्ताह तक जब उन्होंने भूख यूं ही बर्दाश्त कर ली तो ट्यूशन पढ़ाना भी छोड़ दिया। पहले एक दिन भूखे रहे, फिर इसी तरह दो दिन, तीन दिन। इस तरह बढ़ाते-बढ़ाते लगातार आठ दिन तक निराहार रहने का अभ्यास किया। ट्यूशन छोड़ने के बाद श्री . . . स्वामी जी भोजन क्षेत्रों से करते थे। किसी से याचना नहीं करते थे।

#### हरिद्वार में

कुछ दिन बाद श्री . . . स्वामी जी ने बनारस छोड़ दिया। श्री गंगा जी के किनारे-किनारे नंगे पांवों पैदल चल कर हरिद्वार पहुंचने का संकल्प लिया और चल पड़े । मार्ग में आस-पास जहां कोई बस्ती नहीं थी श्री . . . स्वामी जी भूख से व्याकुल हो कर धरती पर लेट गये । फिर विचार से अपने उस आत्मबल को जागृत किया जो जन्म-मरन, भूख-प्यास से रहित है। और उन के शरीर में नई चेतना, नई स्फूर्ति आ गई। श्री . . . स्वामी जी सहसा उठ कर बैठ गये, कुछ समय के बाद उठे और फिर अपने लक्ष्य की ओर बढ़ने लगे। श्री . . . स्वामी जी के जीवन की यह घटना "श्री सब संभव है, असंभव कुछ नहीं" वेद रूपी ग्रंथ में उन के कर कमलों द्वारा अंकित श्लोक संख्या ८२६ में है। श्री . . . स्वामी

जी इस प्रकार कठिनाइयों को सहन करते हुए हरिद्वार पहुंच गये। वहां ऋषिकेश, भीम गोडा वगैरह सब देखे। श्री . . . स्वामी जी सनातन धर्म की प्रत्येक क्रिया में आस्था रखते थे। मंदिरों में, देव-पूजा में, तीर्थों में, व्रतों में आदि-आदि। परन्तु वे किसी भी मत का विरोध नहीं करते थे।

#### भारत भर की तीर्थ यात्रा

कुछ काल तक हरिद्वार में भजन करने के बाद श्री . . . स्वामी जी ने विचार किया कि भारत वर्ष के समस्त तीर्थ पैदल करेंगे। सर्दी, गर्मी, वर्षा, भूख-प्यास आदि को सहन करते हुए श्री . . . त्रिलोकी के नाथ, भगवान घाट वाले जी ने अयोध्या, मथुरा, वृन्दावन, गया, जगन्नाथ पुरी, श्री बैजनाथ धाम, गंगासागर, श्री तिरुपति बाला जी, श्री द्वारिकापुरी, कुरुक्षेत्र आदि भारत वर्ष के समस्त तीर्थ किये। श्री . . . स्वामी जी ने सत्संग खूब सुना परन्तु किसी के आगे आध्यात्मिक उन्नति के लिये याचना नहीं की। न गुरु बनाया। वे सच्चाई, पुरुषार्थ और भजन को ही अपनाते थे। तीर्थों में सत्संग भी जहां मिलता था, करते थे। नीचे मैदान के तीर्थों की यात्रा संपूर्ण कर के यमनोत्तरी, गंगोत्तरी, केदारनाथ, बद्रीनाथ, अमरनाथ, वैष्णव देवी आदि हिमालय के सभी तीर्थ साधारण वस्त्र से बिना पैसे को छुए अकेले ही किये।

हिमालय की यात्रा में भोजन बनाने में भजन-अभ्यास के लिये समय व्यर्थ न जाए इसलिये श्री... स्वामी जी प्रायः कच्चे आटे को जल में गूंध, उस का गोला सा बना कर ही खा लेते थे।

श्री... स्वामी जी बतलाते थे कि मार्ग उस समय बहुत जटिल था। हमारे पांव चलते-चलते नीचे से फट गये थे। रक्त की धारा बहती थी परन्तु हम अपने लक्ष्य से रुके नहीं। चरणों के नीचे पुराने कपड़े बांध कर चलते ही रहे। उन्होंने १२ वर्ष की लम्बी अवधि तक विकराल कष्ट सहते हुए सभी तीर्थ पूर्ण किये। वे बतलाते थे कि जब से होश संभाला विकट से विकट परिस्थितियों में भी हम कभी रोये नहीं। जब युवावस्था में ही ऐसी दिव्य लीलाएं करते थे तो बाल-लीलाएं कैसी मन मोहक और अद्भुत होंगी। श्री... भगवान जी वेदान्त छन्दावली तथा गिरिधर की कुंडलियों पर बहुत आस्था रखते थे। स्वामी रामतीर्थ तथा स्वामी राम कृष्ण परमहंस की पुस्तकें भी बाद में रख लीं थीं। तीर्थ यात्रा पूर्ण होने के बाद भी कभी हरिद्वार, कभी ऋषिकेश में समय विताते थे। एक बार एक मंदिर में श्री . . . स्वामी जी भजन में मगन थे कि सहसा मंदिर के घंटे अपने आप बजने लगे। इस के बाद श्री... स्वामी जी जहां ..... विराजमान हैं उसके सामने, पेड़ के नीचे पत्थरों का चबूतरा बना कर वहां भजन करते थे। बैशाख शुक्ला पूर्णिमा संवत् १६६२ सन् १६३७ में जब बिरला घाट बना, कुछ समय के लिये श्री... स्वामी जी कहीं और विराजमान होकर भजन करते थे।

घाट निर्माण का कार्य संपूर्ण होने पर श्री... स्वामी जी सीढ़ी के नीचे विराजमान हो गये। वे बतलाते थे कि नीचे हम एक बोरी बिछाते थे। ऊपर के लिए एक चादर होती थी। एक टीन का डिब्बा होता था। ऋषिकेश जाते थे तो बोरी को इकट्ठा कर देते थे। वे हरिद्वार से ऋषिकेश पैदल ही जाते थे। रास्ते में रायवाला से आगे श्री सत्यनारायण जी का मंदिर पड़ता है। वहां पर उबले हुए छौंक लगे काले चने प्रति व्यक्ति दो सौ-अढ़ाई सौ ग्राम मिलते थे, वही चने खा कर वे तृप्त हो जाते थे। एक दो दिन ऋषिकेश रहने के बाद फिर अपने स्थान पर हरिद्वार आ विराजते थे। श्री जयदयाल गोयन्दका का सत्संग श्री . . . स्वामी जी पसंद करते थे। और भी सन्तों का सत्संग जब गरमियों में ऋषिकेश में होता था, श्री... स्वामी जी वहां जाकर सुनते थे। श्री... स्वामी जी कहते थे — 'श्री जयदयाल गोयन्दका और गोस्वामी गणेशदत्त जी के भाषणों से हमें काफी लाभ हुआ।

#### प्राप्ति वर्ष

श्री... स्वामी जी अपनी प्राप्ति के लिए १५ अगस्त सन् १६४७ (स्वतंत्रता दिवस) जब भारत विभाजन होकर पाकिस्तान बना, उस समय का संकेत देते थे। हमें जब श्री महादेव पूर्ण ब्रह्म तत्त्ववेत्ता घाट वाले भगवान जी का दर्शन हुआ उस समय वे कहीं भी आते-जाते नहीं थे। इसी सिंहासन में जितनी जगह में लेट जाएं, रहते थे। नीचे कुछ बोरियाँ, एक फटी हुई सफेद सिंह की खाल, बिछी हुई थी। उस के ऊपर श्री . . . स्वामी जी एक और कपड़ा बिछा कर रखते थे। एक साधारण कम्बल जो रूई का होता था तथा एक कोरे लट्ठे की चादर रखते थे।

# गूदड़ी के लाल

श्री... स्वामी जी के पास एक गुदड़ी थी। वह उन्होंने अपने हाथ से ही बनाई हुई थी। लोग जो फटे पुराने कपड़े कूड़े में फैंक देते थे वे उनको एकत्र कर कपड़े धोने के बाद जो साबुन के छोटे-छोटे टुकड़े लोग छोड़ जाते थे, उन्हें श्री... स्वामी जी उठा लेते थे। उन्हीं टुकड़ों से चादर और अन्य वस्त्र साफ कर लेते थे। श्री... स्वामी जी ने जो 'सब संभव है, असंभव कुछ नहीं' वेद रूपी महाग्रन्थ लिखा है, उसके लेख श्री... स्वामी जी लोगों के द्वारा फैंकी गई सिगरेट की खाली डिब्बी उठाकर उसके अन्दर की तरफ लिखते थे। श्री . . . परम पिता परमेश्वर घाट वाले जी के लेख जब हमें मिले तो डिब्बियों पर थे। हमने फिर उन्हें कागज़ पर लिखवाया। श्री . . स्वामी जी कभी किसी से याचना नहीं करते थे परन्तु इस ढंग से अपनी आवश्यकताएं पूरी कर लेते थे। अभी तक भी याचना करने के विरुद्ध थे।

#### अल्पाहारी

हरिद्वार में सूरजमल की धर्मशाला के सामने क्षेत्र था। वहां से वे भोजन लेते थे। वे बतलाते थे कि - "वहां प्रत्येक महात्मा को छह सात फुलका मिलता था। मगर साधु लोग झगड़ा करते थे तथा इस से अधिक संख्या में फुलका लेने की कोशिश में रहते थे परन्तु हम मात्र चार फुलके लेते थे। उन फुलकों को भी हम सुखा लेते थे तािक चबाने में अधिक समय लगे। तीन फुलका हम खाते थे।"

कभी-कभी जंगल से वे बेल फल लाते थे। बेल से हाज़मा खुलता है। शरीर में पित्त भी बढ़ता है। भजन करने वाले के शरीर में पित्त प्रधान होना चाहिए।

श्री...स्वामी जी का अभिप्राय था कि पेट साफ हुए बिना प्राण पवित्र नहीं होते और उदान गित नहीं होती। श्री... स्वामी जी कभी-कभी हंसते थे। उन के मुख में जो दांत दिखाई देते थे वे घिसे हुए होते थे क्योंकि वे भोजन को दांतों से खूब चबाते थे। इस से अल्पाहार में ही शरीर का उचित पोषण होता है और मल का निष्कासन भी सुचारु रूप से होता है। यह बातें हमें श्री... स्वामी जी इसलिए बतातो थे कि हम भी उन का अनुकरण करें। वैसे उनका संकेत रहता था कि साधना पथ के पथिक को अन्न अधिक नहीं लेना चाहिये तथा जनता को यह आभास भी नहीं देना चाहिये कि

#### साधक फलाहारी, मौनी आदि-आदि है।

उसके बाद वे गुजराती भवन जो भाटिया भवन के निकट है, वहां से भिक्षा लाते थे। श्री... स्वामी जी बतलाते थे कि - 'बिरला घाट पर आने से पहले एक बार हम बहुत बीमार हो गये। हर की पौड़ी से आगे, भीम गोडा से पहले एक स्थान पर हम लेटे रहते थे। हम में चलने-फिरने की शिक्त नहीं थी। आने-जाने वाले हमारे सामने पैसे फैंक जाते थे। हम तो पैसे छूते नहीं थे। शाम को एक माई प्रतिदिन आती थी और वे पैसे उठा कर ले जाती थी। तथा हमें तीन, चार रोटी दे जाती थी। अन्त में ऐसा हुआ हमें अपने जीवन की आशा कम हो गयी अतः वहां से थोड़ी दूरी पर जहां शमशान था, बड़ी मुश्किल से हम वहां चले गये, इस विचार से कि यदि शरीर छूट गया तो वहां जला दिया जायेगा। परन्तु अगले दिन सुवेरे स्वतः ही हमारा स्वास्थ्य अच्छा होना शुरु हो गया। कुछ समय में ही हम ठीक हो गये।"

उसके बाद श्री... स्वामी जी फिर पूर्ववत सत्संग करने लग गये।

#### दिनचर्या

श्री... स्वामी जी के जब हमें दर्शन हुए उन दिनों उनकी जीवन चर्या बड़ी नियमित थी। सुवेरे मुंह अन्धेरे भ्रमण करने बिलकेश्वर के जंगल में चले जाते थे। काफी दिन चढ़ जाने पर वापिस आते थे। जब जंगल से आते थे तो एक डिब्बा रेत का नित्य अपने साथ लाते थे। जिसे ला कर कुटिया के बाहर रख देते थे। जिस का प्रयोग घाट पर आने वाले लोग भी कर लेते थे।

डेढ़-दो घंटा सत्संग करते थे। उस समय सत्संग में दो तीन भक्त ही होते थे। वेदान्त छन्दावली और शुद्ध वेदान्त की पुस्तकें ही सुनते थे। ग्यारह बजे के लगभग भिक्षा लेने स्वयं जाते थे। श्री... स्वामी जी सुवेरे भ्रमण के समय हर की पौड़ी की तरफ जब भी जाते थे, नंगे चरण कमलों से ही जाते थे।

#### भिक्षा पात्र

श्री... स्वामी जी का भिक्षा पात्र सूखी घिया (लौकी) का बना हुआ होता था। जिसे उन्होंने रस्सी बांधी हुई थी। दो नारियल की कटोरियां थीं। एक मिट्टी के कुल्हड़ के गले में भी रस्सी बांधी हुई थी। वह भी भिक्षा के लिये ले जाते थे। एक मिट्टी का पात्र जिस में एक किलो पानी आता था, उस को गंगाजल से भर कर अपने पास रखते थे। एक टीन का डिब्बा भी इन पात्रों में था। टीन के डिब्बे के अतिरिक्त किसी अन्य घातु का पात्र उन के पास नहीं था। उन दिनों वे चश्मा भी पहनते थे। गुजरात भवन से ही भिक्षा लाते थे। भिक्षा में चावल, फुलका, दो सब्ज़ी व एकाध चीज़ मीठी होती थी।

कभी श्री. . . स्वामी जी की मौज आ जाए और भिक्षा लेने नहीं आएं तो वह माई बड़े श्रद्धा भक्ति से जैसे भगवान शंकर को मां अत्रपूर्णा भिक्षा भेजती हैं इस प्रकार घाट पर ही भिक्षा भेज देती थी। माई का शरीर छूटने के समय माई अपने परिवार जनों से कह गी थी कि श्री. . . स्वामी जी की भिक्षा रुकनी नहीं चाहिए। भिक्षा अभी तक भी वहीं से आती है। भिक्षा ग्रहण करने के बाद फिर श्री. . . स्वामी जी सत्संग करने लग जाते थे।

अब श्री. . . स्वामी जी दोपहर और सन्ध्या काल में ध्यान में बैठते थे। सुवेरे के समय जब हम स्नान करने जाते थे तो वे ध्यान में बैठे होते थे। रात्रि को साढ़े दस-ग्यारह बजे के करीब वे तमोगुणका आश्रय लेकर विश्राम करते थे। हम काम छोड़ कर कभी नौ, कभी दस बजे उन के श्री चरण कमलों में चले जाते थे। तब वे अपने जीवन की बातें और विशेष रूप से वैराग्य की बातें करते थे।

# वर्षा की बाढ़

हमारे देखते-देखते श्री. . . स्वामी जी के घाट पर दो बार गंगा का प्रवाह ऊपर तक चढ़ आया था। श्री. . . स्वामी जी तब अपना सामान उठाकर ऊपर रख लेते थे। प्रायः दो तीन घंटे में पानी उतर जाता था। एक बार बाढ़ का पानी बहुत ऊपर तक चढ़ आया। हमें किसी न सूचना दी तो हम जिस स्थिति में थे, काम छोड़ कर घाट की ओर भागे। हमें यह भी स्मरण नहीं कि उस मसय हम ने जूता पहना हुआ था कि नहीं। जब घाट पर पहुंचे तो देखा कि कुछ सज्जनों ने श्री. . . स्वामी जी का सामान कोटा हाऊस में रख दिया था। श्री. . . स्वामी जी सामान की गठरी के पास बैठे हुए थे। हम भी उनके चरण कमलों के पास बैठ गये। श्री. . . स्वामी जी बता रहे थे कि "एक बार गंगा किनारे एकान्त में कुछ महात्मा भजन कर रहे थे। उन का वहीं थोड़ी दूरी पर निवास था। अचानक गंगाजी बहुत ज्यादा चढ़ गयीं। महात्माओं के आसन पानी में डूब गये। कुछ महात्मा पेर्ड़ो पर चढ़ गये। कुछ इधर-उधर भाग गये । एक महात्मा वहीं बैठे रहे।"

हमने पूछा - "स्वामी जी! क्या वे डूबे नहीं, गंगा जी ने उन्हें बहाया नहीं? श्री . . . स्वामी जी ने उत्तर दिया - -वे अपने योगबल से मछली बन गये थे।

श्री . . . स्वामी जी भी यह सब कुछ करने में समर्थ थे। उन के संकल्प में शरीर था। शरीर ही क्या सारा विश्व ही उनके संकल्प में था। श्री . . . स्वामी जी बहुत ही गम्भीर थे। चमत्कार कभी नहीं दिखाते थे। मछली बनने की बात सुनाने का उनका अभिप्राय इतना ही था कि मनुष्य में इतनी सामर्थ्य होती है कि आग, पानी, हवा आदि उसका कुछ नहीं बिगाड़ सकते। अग्नि, जल, वायु, पृथ्वी, आकाश पांचों भूत उसकी आज्ञा में हो जाते हैं।

## अद्भुत छबि

श्री श्री श्री भगवान घाट वाले जी जब शाम को घूमकर आते थे तो उनकी जो अद्भुत छिब होती थी उसका दाणी से वर्णन नहीं किया जा सकता। मस्त हाथी जैसी चाल, गले में लिपटी चादर पीताम्बर की तरह शोभायमान भासती थी। कमर में टाट सिंह छाला जैसा प्रतीत होता था। विशाल बाहें, मदभरे कटोरों की तरह गोल-गोल लाल नेत्र, द्वितीया के चन्द्रमा की तरह चमकता उन्नत ललाट, उदय होते सूर्य की किरणों की भांति दैदीप्यमान दाढ़ी, घुंघराले काले, कहीं-कहीं बीच में सफेद केश। सुराहीदार गर्दन थी।

गर्दन तक केश लहराते थे। विशाल वक्षस्थल। सागर की तरह गम्भीर गोलाकार उदर था जिस पर तीन रेखाएं होती थीं। चरण कमल बिना चरण दासियों के विद्युत की तरह चमकते थे। जांघें कदली वृक्ष के तने की तरह सुदृढ़ थीं। किट प्रदेश इतना सुन्दर था कि वाणी से वर्णन नहीं किया जा सकता। जिस मार्ग से वे पूर्ण ब्रह्म, तीनों लोक जिनके दाहिने चरण के नख में थे, विचरते थे, वह मार्ग उस समय विलक्षण ही होता था। ऐसे भासता था कि ब्रह्मा, विष्णु, महेश तीनों देव श्री. . . स्वामी जी के ऊपर मानों फूलों की वर्षा करते हुए साथ-साथ चल रहे हों। उस छिंब को नेत्र देखते ही रह जाते थे।

जब दीनबन्धु भोले नाथ अपने आसन पर पहुंचते थे तो उन के परम तेजस्वी दिव्य मुख मंडल की शोभा का कौन वर्णन कर सकता है। आसन के पास उन्होंने तीन-तीन इंटें रख कर बिना मसाले की छोटी सी एक सुदृढ़ दीवार बनाई हुई थी। कमर से टाट खोलकर (एक लंगोटी में) उस दीवार पर विराजते थे और टाट को लपेट कर रखते थे। श्री गंगा जी उनके चरण कमलों के बिल्कुल पास से प्रवाहित हो रही थी। ऐसा भासता था जैसे श्री वृषकेतु जी के चरण कमलों से प्रगट हो रही हों। वास्तव में था भी ऐसा ही। इन्हीं चरणों से ही गंगा निकली थीं। यह श्री. . . स्वामी जी के भ्रमण का सांयकाल का दिव्य दृश्य था। सन्ध्या के समय श्री. . . स्वामी जी ध्यान में बैठते थे। परम पिता जी खाते, पीते, सोते, चलते, हंसते क्रोध आदि सभी क्रियाएं करते हुए भी सदा समाधी में रहते थे। फिर भी समय पर पद्मासन जरूर लगाते थे। और कान में कपड़े की गोलियां सी (जिनको मुद्रा भी कहते हैं) लगाते थे जिससे बाहर का शब्द कुछ रुक जाए। यद्यपि उनको इसकी कोई आवश्यकता नहीं थी। रात्रि में श्री भगवान जी भोजन नहीं पाते थे। मात्र तीन छटांक दूध लेते थे। कभी-कभी जो दूध देने आता था, वह दूध में एकाध जलेबी भी डाल लाता था। हम श्री. . .स्वामी जी के चरण कमलों में ध्यान में बैठे होते थे। वह व्यक्ति श्री. . .स्वामी जी के अन्दर से टीन का डिब्बा उठाकर वह दूध उसमें डाल जाया करता था। कभी-कभी दया के सागर भोग लगा कर वह दूध जलेबी हमें दे देते थे।

सुबह को श्री. . . स्वामी जी जंगल में जहां जाते थे वहां पर बिलकेश्वर कालोनी अब बन गई है। उस समय घना जंगल था। बेल के वृक्ष बहुत थे। श्री. . . भगवान भोले नाथ घाट वोलों को भी यह वृक्ष बहुत प्रिय हैं। आसन पर भी दो चार बेल-फल ले आते थे तो श्री. . . भगवान जी का शरीर उस समय बहुत ही वृद्ध (जैसे पार्वती जी से विवाह करते समय वृद्ध हो गये थे) ऐसे भासता था। हाथों में थोड़ा-थोड़ा कम्पन भी बना लेते थे।

#### सिंह-सांप में भी अद्वैत दर्शन

जंगल में जहां श्री. . . स्वामी जी विराजते थे वहां पत्थरों का

एक चबूतरा बनाया हुआ था। वे दो-अढ़ाई घंटे वहीं रहते थे। वहां इस जंगल में वनराज सिंह एवम् गजराज भी आजादी से विचरते थे। श्री. . . स्वामी जी के सेवक एक सिन्धी भक्त जिनका नाम कंवरमल था, एक दिन श्री. . . स्वामी जी के पीछे-पीछे यह देखने वहां जंगल में चले गये कि श्री. . . स्वामी जी जंगल में कहां जाते हैं? वहां पहुंचने पर उस दिन भी भक्त ने देखा कि जहां आसन पर श्री. . . स्वामी जी विराजमान हैं, उससे थोड़ी दूरी पर एक सिंह बैटा है। वह भयभीत होकर वहीं से पीछे लीट आया।

श्री. . . महाकाल सर्व व्यापक जब घाट पर पहुंचे तो उस भक्त ने कहा कि "प्रभु जी ! हम आप के दर्शनार्थ जंगल में गये थे परन्तु आप से थोड़ी ही दूरी पर एक सिंह को बैठे देखकर भय के मारे हम आगे नहीं जा सके और वापिस लौट आये।"

यह सुनकर श्री. . . स्वामी जी हंस पड़े और कहा— "हमें कई बार शेर मिल जाते हैं। परन्तु वे कुछ नहीं कहते।" ऐसा कभी-कभी श्री. . . स्वामी जी सत्संग में कहा करते थे कि जिसका द्वैतभाव पूर्णरूप से छूट जाता है उससे सांप, बिच्छू, सिंह आदि सभी हिंसक जीव द्वेष छोड़ देते हैं।

श्री श्री श्री घाट वाले भगवान जी के घाट पर सांप तो

हमने कई बार देखे। फन वाला काला नाग भी देखा। श्री. . . स्वामी जी का आसन धरती पर ही था। ऐसे जीव उनके पास निर्भय होकर घूमते रहते थे।

उन परम दयालु के पास ज़्यादतर वही लोग बैठे रहते थे या रात को लेटते थे जिन्हें अन्य लोग अपने पास बिठाना पसन्द नहीं करते थे। उन्हीं की प्रेरणा से उनके ऊपर की सीढ़ीयों पर प्रायः ऐसे भयंकर रोगी जिन में कुष्ठ के रोगी भी होते थे, पड़े रहते थे जिन्हें देखकर आम आदमी घृणा से मुंह मोड़ लेते थे।

### मधुर प्रिय भाषी

श्री. . . स्वामी जी की बिहारी भाषा बहुत प्रिय और मधुर थी। दूध को कहते थे -- "दूध खाएगा।" उनकी बातों से भान होता था कि वे अच्छे जमींदार घराने में अवतरित हुए थे। जब वे भिक्षा लेने जाते थे उनके हिमालय रूपी शीश पर एक छोटा-सा वस्त्र होता था। हाथों में तूंबा और एक मिट्टी का कुज्जा होता था। उनका भोजन भी बड़ा ही मधुर होता था। सब्ज़ी में भी थोड़ा मीटा रहता था। भिक्षा लेकर जब घाट पर पहुंचते थे ऐसे लगता था जैसे भोले भंडारी त्रिलोकी को तृप्त करने वाला भोजन लेकर आये हों।

विशुद्धा नाम के एक माता जी श्री. . . स्वामी जी के पास

बिरला जी के मकान में रहते थे। श्री. . . स्वामी जी से नित प्रिति भिक्षा का प्रसाद ले जाते थे। कभी कभी हमें भी वह परम अमृत भरा प्रसाद प्राप्त हो जाता था। श्री. . . स्वामी जी का प्रसाद पाने से, उनके दर्शन से, प्रवचन सुनने से हमारे मन में तीव्र वैराग्य उत्पन्न होने लग गया।

# टांग का दर्द व खांसी स्वतः ठीक

श्री. . . स्वामी जी जब सुबह आते थे तो लंगड़ा कर चलते थे। हमने पूछा तो उन्होने कहा - - " हमारे घुटने और सारी टांगों में दर्द रहता है।"

हम सुवेरे घंटा दो घंटा श्री. . . रवामी जी की मालिश करते थे। बारहिसगे के सींग की भरम, मूंगे की भरम हमने श्री. . . स्वामी जी को खाने को दी। श्री. . . स्वामी जी ने तीन दिन की सब पुड़ियां एक दिन में खा लीं। हम बड़े आश्चर्य में रहे। यह सब श्री. . . स्वामी जी ने इसलिए किया कि दवा की उनको आवश्यकता नहीं थी। हम यह रहस्य समझ नहीं पाये। अतः एक बहुत अच्छे डाक्टर को लेकर आए। उसने श्री. . . स्वामी जी की टांग की लम्बाई और मोटाई को नापा। वह टांग दूसरी टांग से लेम्बाई और मोटाई में एक इंच कम थी। हम ने स्वयं भी यह देखा।

डाक्टर ने कहा—"इन को सुकड़े की बीमारी है। यह ठीक नहीं होगी। जो दवा दूं गा उससे यह तकलीफ और बढ़ेगी। यदि श्री. .. स्वामी जी इस ठंडी जगह को छोड़कर कहीं और चले जायें तो इन के लिए अच्छा रहेगा।"

हमारे जानने वाले एक सज्जन थे। उनसे बात हुई श्री. . . स्वामी जी के कष्ट के बारे में। उन्होंने कहा - - "यदि श्री. . . स्वामी जी मान जायें तो उनके लिए जहां वे कहें, कमरा बनवा दूंगा।"

श्री. . . स्वाजी जी से हमने प्रार्थना की। परन्तु श्री. . . स्वामी जी ने कहा- " हम गंगा छोड़कर कहीं नहीं जायेंगे।

कुछ समय के बाद उन्होंने दवा खाना भी बन्द कर दिया। कहने लगे—'हमें दवा से कुछ लाभ तो होता नहीं। फिर दवा क्यों खाएं?

एक वर्ष के बाद बिना दवा खाए ही श्री... स्वामी जी स्वतः ही बिल्कुल ठीक हो गये। टांग का पतला-पन और लंगड़ा कर चलना बिल्कुल ठीक हो गया।

वास्तव में दुख-सुख ही नहीं, तीनों लोक सब श्री... स्वामी जी के संकल्प मे थे। कुछ साल के बाद हमें यह भान हुआ कि श्री...

स्वामी जी विनोद-लीला रूप में अपने आप को कुछ न कुछ दुख लगाए रहते थे। एक बार कई दिनों तक खांसी लगाए रखी। दस पन्द्रह दिन तक हम जोशान्दा बना कर देते रहे। हमें भी बहुत भयंकर खांसी हो गयी। यह सब कुछ हमें ज्ञान-शिक्षा देने के लिये श्री... स्वामी जी ने किया था। जब हम उन्हें जोशान्दा देने गये तो कहने लगे — "अपनी खांसी तो ठीक नहीं कर सकते, हमें भान्ति-भान्ति की दवाएं देते हो।"

श्री... स्वामी जी की लीला-क्रिया बिल्कुल बच्चों की तरह होती थी। तब जो जोशान्दा हम बना कर लाए थे, वह भी पीना बन्द कर दिया। कुछ समय बाद उनकी खांसी भी अपने-आप ठीक हो गई।

# हथिनी की प्रेम-भक्ति

श्री... भगवान जी त्रिभुवन घाटवाले जी जिस जंगल में भ्रमण करने जाते थे। वहां पर अब बहुत सुन्दर कालोनी बन गयी है। उसका नाम बिलकेश्वर कालोनी है। एक बड़े आकार की हथिनी अब भी वहां देखी जाती है। श्री... स्वामी जी ने जब अपने परम पवित्र लीला शरीर को त्यागा, तब उस जंगल में जहां श्री स्वामी जी विराजते थे, छोटे-छोटे बांसों के झुंड थे। जब उस हथिनी ने श्री... स्वामी जी को वहां पर नहीं पाया तो आवेश में झुंझलाकर एक झुंड को तोड़

दिया। पूर्ण ब्रह्म निष्ठ से तो सारी प्रकृति प्रेम करती है क्योंकि वह उसकी छाया जो ठहरी।

#### बिलकेश्वर मंदिर

बिलकेश्वर कालोनी के पास में विलकेश्वक मंदिर है जिसका उल्लेख पुराणों में आता है। वहां पर महादेव श्री घाटवाले भगवान जी ने पूर्व लीलावतार में लीला की थी। वह मणिधर हरिद्वार की पांच पुरियों में से एक है।

#### श्री... भगवान जी के सम्पर्क से वैराग्य

श्री भगवान जी के सम्पर्क से हमारा चित्त अति वैराग्यमय हो गया। हमें संसार के भोग फीके लगने लगे। रात्रि का भोजन हमने बन्द कर दिया था। मात्र पाव, डेढ़पाव दूध ही पीते थे। चौबीस घंटे लंगोटी बांधनी भी आरम्भ कर दी थी।

१८ फरवरी, सन् १६५६ सोमवार, फाल्गुन मास के प्रविष्टा ३, विक्रमी संवत् २०१३ सुबह ६ बजे हम श्री . . . देवों के देव, मन मोहन, अन्तरयामी जी के परम घाट में पहुंचे, जहां पर सर्व देवों के देव मेरे प्रभु जी की सर्व स्तुति, वन्दना, अर्चना करते रहते हैं, वह घाट जहां पर आने से आने वाले के सब आवरण दूर हो जाते हैं। हम जब वहां पहुंचे तो श्री . . . स्वामी जी वहां आसन पर विराजमान थे। हमारे शरीर में वैराग्य से आग सी उत्पन्न होने लगी। लंगोटी तो हम बांधते ही थे। एक टीन का डिब्बा लेकर हम चलने लगे। श्री . . . ज्योतिस्वरूप भगवान जी ने हमारी तरफ देखा और कविता की यह पंक्तियां बोलीं —-

> तमाम दुनिया है खेल मेरा, मैं खेल सब को खिला रहा हूं।।

और यह पंक्तियां बोल कर अपने आसन से उठ गये।

हमें ऐसा भान हुआ जैसे यह सब श्री... स्वामी जी की प्रेरणा से हुआ है। वास्तव में यह सब उन की अपार कृपा से हुआ था। हम विकारों की गठरी थे। गंगा स्नान करना, पांव में खूंटी वाली खडांव पहनना, मस्तक पर चन्दन का तिलक लगाना, रेशमी कोसे की धोती बांधना, यह हमारा आचार व वेष-भूषा थी। परन्तु विकार तो तक़रीवन सभी मन में थे, श्री वालमीिक जी की तरह। परन्तु श्री वालमीिक जी को संसार चोर कहता था। हम कहलाते थे भक्त। परन्तु गुप्त रूप से काम चोरों वाले करते थे। फिर भी क्षमा के सागर, देवों के देव श्री श्री श्री भगवान जी ने अपनी शरण में ले लिया। हम दिनांक १८ फरवरी सन् १६५७ दिन सोमवार को ये चीजें लेकर किश्तियों के पुल से पार हो गये। गौरी कुंड के पास श्री शंकर जी का मन्दिर था। वहां से आगे चंडी मन्दिर के पीछे हम किसी गुफा

में जाना चाहते थे। मंदिर के पास महात्मा भोजन बना रहे थे। हमने उनसे गुफा में जाने का मार्ग पूछा। उन्होंने बड़े प्रेम से हमें अपने पास बिठा लिया। कहने लगे--'भोजन पा कर हम आप के साथ चलकर आप को गुफा दिखा देंगे। आप भी भोजन पालें।'

हम रात्रि के भी भूखे थे। भोजन का समय भी था। हमने उनके पास बैठ कर भोजन किया। थोड़ी देर बैठे। इतने में पीछे से दो भाई जो हमारे पूर्व के मित्र थे, जिनके साथ कुछ और भी सज्जन थे श्री... स्वामी जी की प्रेरणा से हमें खोजते-खोजते वहां पहुंच गये। उन्होंने अनेक जगहों पर हमें ढूंढा परन्तु कुछ पता न चलने पर वे श्री... स्वामी जी के चरण कमलों में गये। श्री... स्वामी जी ने उन से कहा — "तुम उसे शहर की तरफ खोज रहे हो। वैराग्यवान शहर में नहीं जाएगा। जाओ ! उसे गंगा के पार जा कर देखो।"

श्री... स्वामी जी कठपुतली की तरह हमें नचा रहे थे।

वे लोग हाथ जोड़ कर हमारे सन्मुख खड़े हो गये। कहने लगे — 'एक बार हमारे साथ चलिए। फिर जैसे आप की इच्छा हो कीजिए।'

वे कई आदमी थे। इसिलये हमने विचार किया कि ये लोग हमें छोड़ेंगे नहीं अतः हम वापिस चले जाते हैं। वहां जाकर भी करेंगें अपने मन की ही।

हमने उनसे कहा - - "हम वापिस इस शर्त पर चलते हैं कि आज से स्त्री (पत्नी) हमारी माता हो गई।

एक कार के द्वारा हमें माया देवी मंदिर के पीछे एक वर्क शाप में ले जाया गया। वे हमसे दुकान पर चलने के लिए आग्रह करने लगे। परन्तु हम नहीं माने तो वे लोग श्री...भगवान घाट वालों को साथ ले आए। दीनों के नाथ ने जब से घर त्यागा किसी के घर की दहलीज़ के अन्दर प्रवेश नहीं करते थे। परन्तु उस दिन दहलीज़ लांघ हमारे पास अन्दर आए। हम लेटे हुए थे, कांपते हुए उठकर बैठ गये।

श्री...स्वामी जी ने फिर कहा --"दुकान पर जाओ वहां भी भजन करते रहना"। जिनकी प्रेरणा से विश्व चल रहा है उनकी आज्ञा हम कैसे न मानते? हम दुकान पर आ गये। कुछ दिन काम किया। उसके बाद एक अलग कमरे में बैठकर काम करते रहे। हम बारह बर्ष की आयु तक के बच्चों के कपड़े सीते थे। सुबह श्री गंगा जी में स्नान करते थे। श्री . . . स्वामी जी के चरण कमलों में ध्यान में बैठते थे। दोपहर तक काम करते थे। दोपहर को फिर श्री . . . स्वामी जी के साथ ध्यान में बैठते थे। संध्या के समय फिर श्री . . . स्वामी जी के चरण कमलों में हाज़िर हो जाते थे। राम जी नाम का एक लड़का हमारे पास काम सीखता था। हम जिधर भी जाएं, वह हमारे साथ-साथ जाता था। ऐसा वह हमारे घर वालों

की प्रेरणा से करता था कि कहीं हम भाग न जाएं।

मंगलवार १२ मार्च सन् १६५७ के दिन हमने अपने घर से भोजन खाना बन्द कर दिया । भैरव अखाड़े के महन्त जी ने कहा - - "भोजन हमारे यहां किया करें।

हमने स्वीकार कर लिया। एक ही दिन हमने वहां पर भोजन पाया। हमने अनुभव किया कि उनकी बातें और भोजन हमारे भजन में बाधा करता था। वे चाहते थे कि हम उनके अखाड़े के वातावरण में चले जाएं। १४ मार्च सन् १६५७ वीरवार को हमने भोजन अपने आप बनाया।

श्री... स्वामी जी ने हमें दोबारा दुकान पर जाने की आज्ञा इसिलए दी थी कि यदि हम उस स्थिति में दुकान छोड़ कर चले जाते तो दुकान का सारा धन्धा बिगड़ जाता। कुछ काम करने छोटे भाई को आते भी नहीं थे। हमारे दोबारा उतने दिन दुकान पर रहने से दोनों काम ठीक हो गये। हमारे परिचित लोग यह विचारते थे कि यह श्री... स्वामी जी के पास जाता है। इसी से इसको वैराग्य उत्पन्न हो रहा है अतः श्री... स्वामी जी को ही यहां से हटा देना चाहिए।

२८ मार्च सन् १६५७ शनिवार को एक सज्जन मन में यह धारणा लेकर गये कि श्री... स्वामी जी का सामान गंगा में फैंक देंगे। परन्तु श्री...स्वाजी के सन्मुख होते ही उनके भाव बदल गये और नमस्कार करके उनके चरण कमलों में बैठ गये। सोमवार २० मार्च सन् १६५७ को श्री... स्वामी जी ने हमें अपनी थोड़ी कृपा दिखलाई। मंगलवार, २१ मार्च सन् १६५७ को हमने श्री... स्वामी जी से अपना चित्र देने के लिए प्रार्थना की। पहले तो उन्होंने मना कर दिया। फिर मान गये। आज से श्री श्री श्री श्री परमिता सर्व विद्याओं के रचने वाले भगवान जी ने स्वयं हमें पढ़ाना शुरू किया। इससे पहले भी स्लेट पर लिखकर हमें दिया था। थोड़ा-थोड़ा अक्षरों की मात्राओं के साथ हम पढ़ने- लिखने लग गये थे। ज्यादा पढ़ने के लिए दया के सागर श्री... स्वामी जी मना करते थे। भजन-अभ्यास के लिए भी ज़ोर डालते थे।

हमारी जीवन कथा के कुछ प्रसंग इसिलए यहां दिये जा रहे हैं कि पाठकों को यह विदित हो जाये कि गिरे हुओं को उठाने में श्री... बलके धाम, ग़रीबनवाज़ सदा अग्रसर रहते थे। जैसे उन्होंने हमें दल-दल से निकाला इससे स्पष्ट हो जाता है कि उनकी कृपा का कितना बल था। उनके अनन्त बल की महिमा का वर्णन करने में मनुष्य तो क्या श्री ब्रह्मा, शेष और शारदा भी असमर्थ हैं।

हमारा श्री . . . स्वामी जी के पास ज्यादा बैठना लोगों के लिए संशय बन गया। वे मानने लगे कि इन्हीं की प्रेरणा से, इन्हीं के आश्रय से तो इसका घर छूटा है। ऐसा अपने मन में विचार कर वे श्री... स्वामी जी को वहां से उठाने के लिए अनेक प्रकार से तंग करने लग गये। परन्तु निश्चल आत्मा को, पूर्ण ब्रह्म को, ध्रुव को अपने स्थान से सिवाय भक्त के दूसरा कौन हिला सकता है। कुछ समय बीतने के बाद श्री... स्वामी जी ने अपनी पूर्ण प्रेरणा से अपने श्री कमल रूपी चरणों से हमें दूर कर दिया। हम श्याम पुर जो हिरद्वार से १० मील दूर है, वहां रहने लगे। कारण यह है कि हम सर्वत्र यह शोर डालते थे कि श्री... स्वामी जी सम्पूर्ण हैं। ऐसा ही करने पर बुल्लेशाह को उनके गुरू ने जब अपने से दूर किया तो बुल्ले ने कहा - "मुझे अपने से दूर क्यों हटाते हो?"

तो गुरू जी ने उत्तर दिया -"तुम शोरोगुल मचाते हो।"

हम श्यामपुर से नित्य प्रति प्रातः चार बजे के लगभग पैदल चलते थे। सूर्य उदय होते ही श्री परमघाट, सर्व घाटों में उत्तम घाट पर हरिद्वार पहुंच जाते थे। श्री... स्वामी जी जबतक जंगल में घूमकर आते थे तबतक हम पूर्ण घाट की सफाई कर लेते थे। श्री... स्वामीजी के चरण कमलों में नमस्कार करके साढ़े दस - ग्यारह बजे श्यामपुर अपने आसन पर वापिस पहुंच जाते थे।

कुछ दिन ऐसा क्रम चलने पर श्री... स्वामी जी नाराज़ हुये। और कहने लगे-"क्या सड़क नापने के लिए साधु हुआ है? एक महीने से पहले यहां नहीं आना।" इस प्रकार उन्होंने हमें प्रति दिन अपने पास आने से मना कर दिया। घट-घट की जानने वाले श्री... स्वामी जी पर उस दिन हमें और दृढ़ निश्चय हुआ कि ये तीनों लोकों में व्यापे हुए हैं। वास्तव में उस दिन हम श्यामपुर से आते हुए क़दमों से फरलांग को नाप रहे थे।

फिर तो हम महीने में एक ही बार पूर्णमाशी पर ही चन्द्रमा को प्रकाश देने वालों के चरण कमलों में दर्शन करने जाया करते थे। कभी रात को वहां रुकते थे, कभी उसी दिन वापिस आ जाते थे।

श्री... स्वामी जी के पास अब थोड़ी-थोड़ी भीड़ होने लगी थी। हम उन की कृपा से अब श्यामपुर का स्थान छोड़ कर वहां से पांच किलो मीटर की दूरी पर मनसूरी की तरफ, जहां मिलिट्री डेरी फार्म था, रौंस नदी के किनारे रहने लगे। वहां से पैदल ही श्री... भगवान जी के चरण कमलों में जाते थे। वापिस आते समय रेल गाड़ी में आते थे।

राम जी की टांग में तकलीफ थी। उन्होंने हमें बहुत बाध्य किया कि हमारी टांग दिखाने दिल्ली चलो। तभी से हम अपने पास पैसा रखने लग गये। कई बार दिल्ली जाना-आना पड़ा जिससे श्री...

#### स्वामी जी के चरण कमलों में जाना-आना रुक गया।

हमारे कुछ अशुभ कर्म जागृत हुए। हम अति गृरीब घर के थे, अति भिक्षुक घर के थे। मन में बहुत लालसाएं थीं। सर्व शक्ति मान पूर्ण भगवान जी ने अपने से दूर रख कर वे लालसाएं पूर्ण करवाई। किसी कारणवश हमें अपने कमल रूपी चरणों से, अनमोल परम घाट, हरिद्वार के स्थूल दर्शन से वंचित कर दिया २४ वर्ष ४ महीने की लम्बी अविध के लिये। इस बीच हम दिल्ली में ही रहने लगे।

दिल्ली पहुंचने पर हमें कुछ सत्संगी मिले जिनको हम से लगाव हो गया। हम से प्रेम करने लगे। हमने उनको यह कहा कि आप लोगों को जो हम में ज्ञान की, शान्ति की भ्रांति होती है उसके मालिक हरिद्वार परमघाट पर विराजमान हैं जिनके चरणों से गंगा निकल रही है और मस्तक जटाओं में से शान्ति बह रही है, नेत्रों से रहमत बरस रही है। बचनों में से अमृत छलक रहा है, आप उन्हीं की शरण में जाइये। श्री श्री श्री अमृत अमर करने वाला चश्मा वहीं पर है।

वहां पर दिल्ली के लोग जाने लग गये। सूर्य के उदय होने पर प्रकाश स्वतः हो जाता है इसलिये और प्रान्तों के लोग भी श्री...स्वामी जी के स्वयं को छिपाए रखने पर भी उनके श्री चरण कमलों में जाने लग गये।

## कुछ और पावन प्रसंग

#### क्षमा के अथाह सागर

एक बार एक महात्मा ने श्री... स्वामी जी को अनेक बार भयंकर दुर्वचन बोले। परन्तु श्री... स्वामी जी मौन रहे। वहां पर उस समय अहमदाबाद (गुजरात) के रहने वाले सन्त आसा राम जी जो प्रायः श्री... स्वामी जी के चरण कमलों में आते रहते थे, भी उपस्थित थे। उन्होंने उस दुर्वचन कहने वाले महात्मा के वहां से जाने के बाद कहा-- "स्वामी जी! आप ने उस को कुछ भी नहीं कहा। यदि आप कुछ बोलते तो हम उस को सीधा कर देते।"

श्री... स्वामी जी ने कहा - - "सोचा तो हमने भी परन्तु फिर हमने विचारा कि इसको कुछ कहने की बजाए अपने को ही कह लें।"

श्री... स्वामी जी क्षमा के ऐसे अथाह सागर थे।

### १२ वर्ष के मौन के बाद प्रथम बात

साधना सदन, शंकराचार्य चौक, कनखल (हरिद्वार) के संस्थापक महामंडलेश्वर त्यागमूर्ति श्री स्वामी गणेशानन्द जी पुरी ने एक बार बारह वर्ष के लिए मौन व्रत ग्रहण किया था। जब उन्होंने अपना मौन व्रत खोला तो अपने संकल्प के अनुसार श्री . . . स्वामी जी के चरण कमलों में ही आकर पहली बात की।

#### रिक्शा की सवारी

श्री... स्वामी जी ने अपने शरीर की वृद्ध रचना कर ली थी। तो तत्कालीन दक्षिण भारत कांचीकामकोटि पीठाधीश्वर जगत गुरु शंकराचार्य श्री चन्द्रशेखर सरस्वती जी ने उन्हें विशेषरूप से निर्मित परदे लगा हुआ रिक्शा सवारी के लिए भेंट किया था। यह रिक्शा पालकी नुमा बना हुआ था। श्री शंकराचार्य जी ने श्री...स्वामी जी से आग्रह पूर्वक प्रार्थना की थी कि वे पैदल न जाकर इस रिक्षा में विराजमान होकर शाम को बाहर घूमने जाया करें।

जब श्री स्वामी जी उस रिक्सा में विराजमान होकर जाया करते थे तो ऐसा लगता था कि जैसे भगवान भोले नाथ जा रहे हों। मन सुख और भगत जी नाम के दो लड़कों को उस रिक्षा के चलाने का सौभाग्य प्राप्त था।

## प्रसिद्ध संत महात्माओं का श्री स्वामी जी के दर्शनार्थ आगमन

गीता प्रैस, गोरखपुर वाले स्वामी रामसुख दास जी महाराज,

रामचिरत मानस के विश्वप्रसिद्ध कथाकार श्री मुरारी बापू जी और 'रामशरणं' वोले महात्मा जी और ऐसे ही अनेक उच्च कोटि के महान विभूति सन्त गण श्री... स्वामी जी के दर्शन और सत्संग के लिए समय-समय पर पधारते थे।

बिहार प्रांत निवासी ब्रह्मचारी विजिया नन्द जी, हरिद्वार निवासी अनेक उपाधीधारी श्री शेषानन्द जी जैसे महान विद्वान श्री... स्वामी जी के चरण कमलों में अटूट श्रद्धा रखते थे।

श्री कन्हैया जी और श्री गुरू प्रसाद जी भी श्री... स्वामी जी की प्रेरणा से ही अपना गृह त्याग कर उन्हीं के हो गये हैं।

# बिना पैसे छुए भी नित्य सैकड़ों का खर्च

यद्यपि श्री... स्वामी जी पैसे को स्पर्श नहीं करते थे। परन्तु उनके द्वारा भिक्षुओं को भोजन, बोरियां तथा धार्मिक पुस्तकें बटबाने में प्रतिदिन पचासों - सैकड़ों रुपये खर्च हो जाते थे। ॠषिकेश तक के महात्मा यह सब लेने वहां आते थे। उनकी प्रेरणा से वहां और भी परमार्थ के कई कार्य होते रहते थे।

# "श्री सब संभव है, असंभव कुछ नहीं" का अंग्रेज़ी संस्करण

लक्षमण झूला के पास मुनि की रेती वाले श्री स्वामी चिदानंद जी सरस्वती जो अब दिव्य जीवन संघ, शिवानन्द आश्रम, ऋषिकेश के संस्थापक श्री स्वामी शिवानन्द जी सरस्वती की गद्दी पर विराजमान हैं, उन्होंने श्री... स्वामी जी से "श्री सब संभव है, असंभव कुछ नहीं" के अंग्रेज़ी संस्करण के पुनर्मुद्रण की अनुमित मांगी। जो श्री स्वामी जी ने उन्हें भी देदी। श्री स्वामी जी इतने उदार थे कि उन्होंने इस ग्रन्थ रत्न के मुद्रण के सर्वाधिकार स्वरक्षण की मर्यादा को तोड़ सबको इसे सर्व कल्याण हित छपवाने की छूट दे दी।

श्री चिदानन्द जी महाराज ने "Impossibilities Challanged" (Nothing is Possible, Every Thing is Possible) नाम से इस महान ग्रंथ के अंग्रेजी संस्करण को सन् १६७६, १६८४, १६८८ में पुनर्मुद्रित कराया जिसे दुनिया भर में हज़ारों लोगों ने श्रद्धा भक्ति से पढ़कर अपने जीवन को धन्य बनाया।

यह उल्लेखनीय है कि इस ग्रंथ रत्न का अंग्रेज़ी संस्करण

इससे पूर्व सन् १६७६ में ही श्री... स्वामी जी की प्रेरणा से बढ़िया ढंग से सुन्दर सजिल्द प्रकाशित कर भक्त जनों में वितरित किया गया था।

### चरण कमल में पद्म का चिन्ह

जब श्री... स्वामी जी लेटते थे तो उनके दिव्य चरण कमल पर पद्म का चिह्न अंकित नज़र आता था। उनके कर पर गुरु का क्षेत्र असामान्य रूप से उन्नत था जो उनके पूर्ण पुरुष होने के प्रतीक थे।

#### शरीर रूपी लीला का त्याग

तीनों लोकों के आधार ब्रह्मा, विष्णु, महेश के रचयिता, आवागमन से रहित अहंकार को मिटाने के हिए जो अपने देह को प्रकट करते हैं, ऐसे विदेह जी ने अपने भक्तों को रिझाने वाली जो अपनी शरीर रूपी लीला थी, वह सम्पूर्ण कर दी। बिना देह के सब प्रकार से अब अपने भक्तों की रक्षा करते हैं। उन्होंने जैसे हाथी के गले से फूलों की माला गिर जाये ऐसे (श्री धर्म, श्री अर्थ, श्री काम, श्री मोक्ष से विभूषित) शरीर की लीला त्याग दी।

शरीर रूपी लीला के त्याग के समय मार्गशीर्ष कृष्ण पक्ष दशमी तिथि बुधवार, संवत् २०४५ तदानुसार दिनांक २२ नवम्बर सन् १६८६ प्रातः पौने पांच बजे थे।

हमें जोगेश्वर शिव मन्दिर, गुल्लरवाली (हिमाचल प्रदेश) में शाम के छः बजे यह सूचना मिली। हमें लेने के लिये महेश देवी आयीं थीं।

रात्रि के दो बजे हमने वहां जाकर श्री घाट पर देवों के देव परम पिता जी कभी अस्त न हों, ऐसे परम ब्रह्म रूपी श्री श्री श्री स्वामी जी के चरण कमलों में दंडवत प्रणाम निवेदन किया। गुरु प्रसाद एवं महेश देवी ने भी दंडवत प्रणाम निवेदन किया।

#### शोभा यात्रा

प्रातः तक़रीबन दस बजे श्री... ब्रह्मवेत्ता, पूर्ण पुरुष, परमात्मा जी के लीला -शरीर की शोभा यात्रा बिरला घाट से शुरू हुई।

जहां जंगल में श्री... स्वामी जी सुबह-शाम भ्रमण करने जाते थे, उस जंगल में उनके एक भक्त दीवान जी ने कुटिया बना दी थी जोकि दीवान जी के नाम पर ही थी। उसी कुटिया के आंगन में पांच मिनट के लिए विश्राम दिया गया और वेदान्त छंदावली में से श्लोक पढ़ा गया :-

फिर वहां से कीर्तन सत्संग के साथ यह उद्भुत शोभा यात्रा

हर की पौड़ी की ओर बढ़ी। भक्त जनों, सन्त महात्माओं का विशाल समूह शोभा यात्रा में उमड़ा पड़ रहा था। कीर्तन एवं भक्ति संगीत के भावपूर्ण वातावरण में शोभा यात्रा बढ़ती ही जा रही थी। भक्त जनों में कोई व्याकुल था तो कोई एक दम चुप था। सब तरफ से उन्हीं की महिमा का बखान और कर्तव्य की चर्चा हो रही थी। यूं उनकी अपार महिमा और अलौकिक कर्म का वाणी से वर्णन नहीं किया जा सकता।

हर की पौड़ी पर श्री गंगा जी को श्री श्री श्री श्री भगवान भोले नाथ के चरण कमलों का दर्शन करा कर नीचे वाली सड़क से उनकी जय-जय कार के उद्घोष करते हुए, वन्दना-स्तुति गाते हुए भक्त जन ही नहीं समस्त देव गण, गन्धर्व, सिद्ध, ऋषि-मुनि, चिरंजीव, पाताल निवासी भी पुष्पों की वर्षा करते हुए विशेषकर श्री... भगवान जी के परम भक्त बिरला घाट पर पहुं चे।

जिस प्रकार भगवान त्रिपुरारी तीनों लोकों की प्रदक्षिणा करके अपने आसन पर समाधि में बैठ जाएं, उसी प्रकार कालों के भी महाकाल अपने भक्तों की विशेषरूप से रक्षा करते हुए शाम के पांच बजे अनन्त काल के लिए समाधि में विलीन होकर विराजमान हो गये।

गत् २४ वर्ष से हम श्री... महाराज के सानिध्य में नहीं

गये थे। इस अविध में भक्त जनों के मुख से जो श्री... स्वामी जी की लीला सुनते थे उससे पता चलता था कि उन्होंने पहले वाली क्रिया दिखा कर भोगियों की तरह रहना आरम्भ कर दिया था। मोटे-मोटे वस्त्र धारण करना, खाने-पीने में भी परिवर्तन कर दिया था आदि-आदि।

उन दिनों श्री... स्वामी जी के पास भीड़ बहुत बढ़ गयी थी। तीनों लोक जिनके संकल्प में हों, उनके लिए शरीर परिवर्तन करना क्या मुश्किल है। स्वामी रामकृष्ण परमहंस ने गले में कैंसर उत्पन्न कर लिया था। स्वामी रामतीर्थ जल में अलोप हो गये थे। श्री... स्वामी जी ने अपने शरीर में भंयकर रोग लगा कर आपरेशन आदि कराया। जो उनके परम भक्त थे वे यह सब लीला जानते थे कि श्री... स्वामी जी के प्रेरणा से ही यह सब कुछ हो रहा है।

श्री... स्वामी जी ने जब हस्पताल की लीला की तब भी पूछते थे कि सत्संग चलता है। सत्संग चलता रहे।

जो परम पिता धनवन्तिर वैद्य की रचना करने वाले हैं। काल जिनके बीच में चक्कर काट रहा है, मौत जिनके डर से मारी-मारी घूम रही है। ऐसे रोग उन्होंने क्यों लगाये यह वह स्वयं जानते हैं या उनके भक्त जानते हैं।

### घाट का सौन्दर्य विस्तार तथा बिजली

श्री ... स्वामी जी जबतक अपने लीला-शरीर में विराजमान रहे तो वह घाट सादा और सीमित रखा हुआ था। उनकी शरीर की लीला सम्पूर्ण होने पर वहां कुछ लड़कों ने जो उन्हीं के आश्रम में रहकर वहां मालिश तथा व्यायाम करते थे, उन्हीं की कृपा से घाट को खूब सुन्दर और विस्तृत कर दिया। श्री...स्वामी जी विद्युत का प्रयोग नहीं करते थे और सुदीर्घ काल तक बिना बिजली के ही रहे परन्तु भक्त जनों ने आग्रह करके बिजली भी लगवा दी है।

### श्री स्वामी जी के प्रिय भजन

ठोकर खा-खा ठाकर डिट्ठा, ठाकर ठीकर माँहि॥ ठीकर भजदा, टुटदा, सड़दा, ठाकर इक्के थाँहि॥ ठौर-ठौर बिच ठहरया ठाकर, ठाकर बाहर नाँहि॥ ठग, ठीक, ठाकर ही ठाकर, ठाकर जहां तहाँहि॥ ठाकर राम नचावे नाचे, बह जाँदा जहां तहाँहि॥

9 . देखा

#### गजल

'अर्ज़ी-समा' कहां तिरी 'वुसअत' को पा सके।

मेरा ही है वह दिल कि जहां तू समा सके॥

'वहदत' में तेरे हफ़्र्ं दुई का न आ सके।

'आइना' क्या 'मजाल़' तुझे मुंह दिखा सके॥

'क़ासिद' नहीं यह काम तिरा, अपनी राह ले।

उसका 'पयाम' दिल के सिवा कौन ला सके॥

'ग़ाफिल'! खुदा की याद को मत भूल 'ज़ीनहार' अपने 'तई'' भुला दे अगर तू भुला सके॥

१. पृथ्वी-आकाश, २. विस्तार, ३. अद्वैत, ४. द्वैत
का वर्ण, ५. दर्पण, ६. शक्ति, ताकृत, ७. सन्देश लाने वाला,
८. सन्देश, ६.अज्ञानी, बेखबर, १०. कदापि, ११. स्वयं को।

## हे घाट वाले तू ही तू

मेरे प्रभु जी के खेल निराले देख-देख सब हैं मतवाले।

कोई कहे उन्हें घाट वाले बाबा कोई कहे उन्हें टाट वाले बाबा। कोई कहे दाता गुमनाम वाले। मेरे प्रभु जी के खेल निराले॥

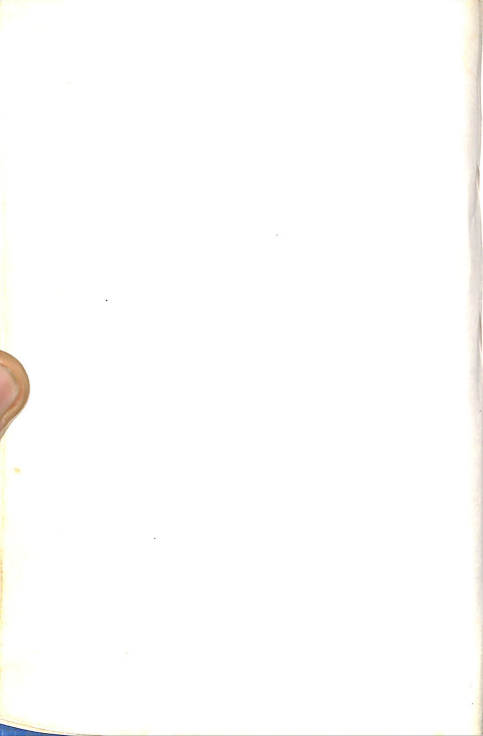
कोई तो दिन रात दर्शन करते, दर्शन कर भव सागर तरते, कोई कहे हमें पास बुला ले। मेरे प्रभु जी के खेल निराले॥

कोई 'चरण' धो-धोकर पीते कोई ध्यान लगाकर जीते॥ वे तो हैं भक्तों के रखवाले। मेरे प्रभु जी के खेल निराले॥

जो भी उनकी शरण में जाये इक बार जाके बार-बार जाये वे तो परम आनन्द के पाले। मेरे प्रभु जी के खेल निराले॥ लेखक: ---गुमनाम

## असम्भव कुछ नहीं सब सम्भव है

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥





### त्रप्रसम्भव कुछ नहीं सब सम्भव है

१-सत्यभेव जयते नानृतम् सत्य ही जीतता है भूठ नहीं। एक ग्रात्मा को जानो ग्रीर दूसरी सारो बातें छोड़ दो। यही सत्य है।

२—यह डर से मेहर ग्रा चमका, ग्रहाहाहा, ग्रहाहाहा। उधर मह<sup>१</sup> बीम<sup>२</sup> से लपका ग्रहाहाहा, ग्रहाहाहा। हवा ग्रठखेलियां करती है, मेरे इक इशारे से। है कोड़ा मौत पर मेरा ग्रहाहाहा, ग्रहाहाहा।

३—निर्भयता, जीवनमुक्ति, साम्राज्य, स्वराज्य श्रीर किसी को कभी भी नहीं नसीब होते सिवाह उस पुरुष के जो ग्रपने ग्रापको संशय रहित होकर पूर्णब्रह्म, शुद्ध सिंच्चितन्द नित्यमुक्त जानता है। जो सर्वत्र श्रपने ही स्वरूप को देखता है क्यों हिलेगा। उसका दिल जो एक ग्रात्मदेव बिना कुछ श्रीर देखता ही नहीं। तारे टूट पड़ें, समुद्र जल उठे, हिमालय उड़ता

१ चन्द्रमा २ डर

फिरे, सूर्य मारे ठण्ड के वर्फ का गोला वन जाय, स्रात्मदर्शी ज्ञानवान को क्या हैरानो हो सकेगी। जिसकी स्राज्ञा से कुछ भी बाहर नहीं हो सकता।

४—जो यहां नानात्व देखता है, वह मृत्यु से मृत्यु को प्राप्त होता है। ग्रो प्यारे, मेरे ग्रपना ग्राप द्वेषातुर मूर्ख । जिसना ग्रौरों को चने चबवाने चाहता है, उतना ग्रपने ताँई ब्रह्मच्यान की खांड खीर खिला। बैरी का वैरीपन एक दम उड़ न जाय तो सही। जो तुम्हारे ग्रन्दर है वहीं सबके ग्रन्दर है।

५-किसी ने कहा—लोग तुम्हें यह कहते हैं, वह कहते हैं ग्रो भोले महेश। त् इन बातों से ग्रपने तकले में व्यंग मत पड़ने दे। तू एक न मान, ब्रह्म बिना हश्य कभी हुग्ना ही नहीं। चित्त में त्याग ग्रौर ब्रह्मा-नन्द को भर तो देख, सब बलायें ग्रांख खोलते-खोलते सात समुद्रों पार न बह जाय तो मुभको समुद्र में डुबो देना।

६-तुम वही हो। तुम्हारे भय से सूर्य कांपता है, पवन चलतो है, तुम्हारे खौफ से समुद्र उछलता है, तुम्हारे खौंफ से मौत मारी मारी फिरती है।

७-जब सर्वात्म हिष्ट हुई तब रोग दुःख ग्रीर मौत पास नहीं फडक सकते। द—प्रतीयमान वैरी विरोधी निन्दक लोगों को क्षमा करते हम इतनी देर भो न लगायें जितना श्री गंगा जी तिनकों को वहा ले जाने में लगाती हैं या श्रालोक किरगों ग्रंधकार को हटाने में लगाती हैं।

१ -- ग्रहाहाहा ! ग्रच्छे बुरे पुरुषों में जब हमारी जीव हिष्ट उठ जाय ग्रौर उनको ब्रह्म रूपी समुद्र को लहरें जान लें तो राग द्वेष की ग्रग्नि बुभ जायगी।

१०--जब मनुष्य ग्रौर पदार्थ सचमुच ग्रपना ही रूप जाने गये तो यह धड़का कैसे हो कि हाँ जाने ग्रमुक पुरुष मुभे क्या कहता होगा।

११--शरीर ग्रादि की पीड़ा, सम्बन्ध, लोगों को ईर्षा, द्वेष, सेवा सम्मान से मुभे क्या ? कोई बुरा कहे, कोई भला कहे, मैं एक नहीं मानू गा। मुभ में कोई पीड़ा नहीं, कोई शोक, ईर्षा नहीं, राग नहीं, जन्म नहीं, मरगा नहीं।

१२--कुतुब अगर जगह से टले तो टल जाये।
हिमालय वाद की ठोकर से भी फिसल जाये।।
अगरचे वहर भी जुगतू की दुम से जल जाये।
और आफताब भी कब्ले उरुज ढल जाये।।
कभी न साहबे हिम्मत का हौसला दूटे।
कभी न भूले से अपनी जबी पै बल आये।।

१३-भयंकर भावी की भिनक पाकर वगुले की तरह गर्दन उठाकर घबड़ाकर क्या-क्या क्यों करने लगे ? ग्रानन्द से बैठ मेरे यार । वहां कोई श्रीर नहीं है । तेरा ही परम पिता बल्कि ग्रात्मदेव है ।

१४-छोड़ दो शरीर की चिन्ता को, मत रखों किसों का ग्रास, परे फैंको वासना, कामना, एक ग्रात्म हिंट को हढ़ रखों, तुम्हारी खातिर सब के सब देवता लोहे के चने भी चबा लेगे।

१५-जब देखों कि चिन्ता, क्रोंघ, काम घरने लगे हैं तो चुपके उठकर जल के पास चले जाश्रो। श्राचमन करो, हाथ मुँह घोग्रो या स्नान ही कर लो। श्रवश्य शान्ति श्रा जायगी ग्रौर हिर ध्यान रूपी क्षीर सागर में डुवकी लगाग्रो। क्रोंघ के धुएं ग्रौर भाष को ज्ञान-ग्राग्न में बदल दो।।

१६-वृत्ति तब तक एकान्त नहीं हो सकती, जब तक मन में कभी यह ग्राशा रहे ग्रौर कभी वह इच्छा। शान्त वह हो सकता है जिसे कोई कर्त्त व्य ग्रौर ग्रावश्यकता खींच घसीट न रही हो। इसलिए जीने तक को ग्राशा को त्याग कर मन को ब्रह्मानन्द में डाल दो। ग्राज हो से समफ लो कि यह शरीर है ही नहीं ग्रौर ब्रह्मानन्द के सागर में शंका

रहित होकर कूद पड़ो।

१७-हे प्रभो ! ग्रब तो मुक्त से दो दो बातें नहीं निभ सकतीं। खाने पीने कपड़े कुटिया का भी ख्याल रखूं ग्रौर दुलारे का भी मुख देखूं। चूल्हे में पड़े खाना पहनना, जीना मरना। क्या इनसे मेरा निर्वाह होता है।

१८-मैं तो इन बुद्धियो का प्रेरक ग्रात्मदेव हूं, मैं तो वही हूं जिस का तेज सूर्य चन्द्रमा में चमक रहा है।

१६—जब सर्व देश ग्रात्मा में पाने लगे तो परोक्ष क्या रहा ? ग्रीर स्थान सम्बन्धो चिन्ता क्यों कर उठे। जब सब काल में ग्रपने तई देखा तो कल परसों ग्रादि की फिकर कहाँ रही।

२०-क्या सोचे, क्या समभे राम,

तीन काल का वा क्या काम? क्या सोचे, क्या समभे राम,

तीन लोक नहीं उपजा धाम। नित्य तृप्त सुखसागर नाम,

क्या सोचे क्या समभे राम।
२१-श्रपने मजे की खातिर गुल छोड़ ही दिये जब,
रूये जमीं के गुलशन मेरे ही बन गये सब।

जितने जवाँ के रस थे, कुल तर्क कर दिये जब, बस जायके जहाँ के मेरे ही बन गये सब। खुद के लिये जो मुभ से दीदों की दीद छूटी, खुद हुस्न के तमाशे मेरे ही बन गए सव। निजकी गरज से छोड़ा सुनने की ग्रार्ज् को, श्रव राग श्रौर वाजे मेरे ही बन गए सब। अपने लिए जो छोड़ी ख्वाहिश हवा खौरी की, वादे सवा के भोंके मेरे ही बन गए सव। जब बेहतरी के ग्रपनी फिक्रो ख्याल छूटे, फिक्रो ख्यालरंगी मेरे ही वन गए सव। ग्रहा ! ग्रजब तमाशा मेरा नहीं है कुछ भी, दावा नहीं जरा भी इस जिस्म इस्म पर ही। ये दस्तो पा है सब के, ग्रांखें ये हैं तो सबकी, द्नियाँ के जिस्म लेकिन मेरे ही बन गए सब। २२-हम सब में एक ही ग्रात्मा ब्यापक है, हम सब एक हो समुद्र की तरंगें हैं।

२३--शरीर तो मैं नहीं हूं। मैं वह हूं जिसका य्रन्त वेद भी नहीं पा सकते।

२४--जिसको इस बात का विश्वास है कि मेरे भीतर ग्रात्मा विद्यमान है तो फिर वह कौन सी ग्रन्थि हैं जो खुल नहीं सकतो। फिर कोई शक्ति ऐसी नहीं जो मेरे विरुद्ध हो सके। जब मैं ही हूँ तो मैं सब का स्वामी हूँ ग्रौर जो चाहूं सो कर सकता हूँ।

२५-ग्रगर कोई बीमारी हो जायगी तो केवल विचार शक्ति से उसको भगा देंगे। यही शक्ति यकीन है यही विश्वास है।

२६-तेंतीस करोड़ देवी देवता श्रों को भले हो माना करो, परन्तु जब तक तुम में भीतरी शक्ति जोश न मारेगी, तब तक तुम्हारा कुछ भला न होगा। जिस समय तुम्हारे भीतर का श्रात्म बल जागेगा तो सारे देवता भी श्रपनी सेवा के लिए हाथ जोड़े खड़े पाश्रोगे। श्रभी तुम उनको मानते हो फिर वो तुमको मानेंगे।

२७—श्रेय या फर्ज तो कहते हैं दे दो त्याग, लेकिन प्रेय या गर्ज तरगीन देती है | ले लो यह हमारा हक है, ग्रिधकार है | दुनियां में ग्रपने ग्रिधकार पर जोर देना सुगम है किन्तु ग्रपने फर्ज को पूरा करने पर जोर देंते चले जाय तो हमारे ग्रिधकार हमारे पास स्वयं ग्रावेंगे |

२८—यह हमारे भाग्य में नहीं था, ईश्वर की इच्छा। श्राजकल गुरु नहीं मिल सकता, श्रच्छा सतसंग नहीं दुनियाँ बड़ी खराब है। ऐसे वचन हमारी कायरता श्रीर श्रन्तः करण को मिलनता के कारण से उठते हैं।

२६-- अगर सब कुछ कहीं बाहर ही की प्रारब्ध से होता तो शास्त्र विधि-निषेध के वाक्यों को जगह नहीं देता।

३०--मैंने माना दहर को हक ने किया पैदा बले, मैं वह खालिक हूं मेरी कुन से खुदा पैदा हुग्रा। ३१--चर्म चक्षु से दृश्यमान सूरत को भूलकर ब्रह्म में मग्न होना यही उपासना है।

३२--समहिष्ट तब होगी जव लोगों में भलाई बुराई को भावना उठ जाय समुद्र-हिष्ट होने से सम-धी श्रीर समाधी होगी।

३३--जब तुम अन्दर वाले से बिगड़ते हो तो जगत तुम से बिगड़ता है जब तुम अन्दर के अन्तर्यामी रूप बन बैठे तो जगतरूपी पुतलीघर में फिर फसाद कैसा ?

३४--जब तुम दिल के मकर छोड़ कर सीघे ही जाओ तो तुम्हारे भूत, भविष्य और वर्तमान तोनों काल उसो दम सीघे हो जायेंगे।

३५--जब लोग चर्म की तरह स्राकाश को लपेट सकेंगे तब देव को जाने बिना दुःख का स्रन्त हो सकेगा।

३६--जो यह देखता है कि ''यह सब कुछ स्रात्मा है।'' वह न मृत्यु को देखता है न रोग को स्रोर न दुःख ही को। ऐसा देखने वाला सब वस्नुग्रों को देखता है ग्रीर सब प्रकार से सब वस्तुग्रों को प्राप्त होता है।

३७-- ऋषित्यां पर्वत जैसा भले ही दीखें, चाहे सब जगह ऋषेरा दीखें, ऐसा जान पड़े कि इस से बच कर निकल नहीं सकते किर भी मत डरो. भाग जायगी, कुचलो लुप्त हो जायेगी ठुकराश्रो मर जायेगी।

३८-करोड़ों दु:ख रूपी कीटागु ग्रास पास क्यों न घूमते रहें, मत डरो। उनकी हिम्मत नहीं कि तुम्हारे ऊपर श्राक्रमण करें। श्रगर तुम्हारे मन में भय नहीं है।

३६--मनुष्य की करी हुई निन्दा प्रशंसा में विश्राम मत करो । ये सब चीजें गुमराह करती हैं, श्रौर घोखा देती हैं ।

४०--बाहरी सुखों से कहो शैतान मेरे आगे मत आ, मैं तुभ से कुछ नहीं चाहता।

४१--भजन करते समय निर्लंज्ज चित्त में मकान के, ग्रपने मान, ग्रपनी जान के ध्यान ग्रा जाते हैं। मूखं को इतनो समभ नहीं कि ये चीजें चिन्तन योग्य नहीं, चिन्तन योग्य तो एक प्रभु है।

४२-- ब्राह्मणत्व उसको परे हटा देता है जो ग्रात्मा से इतर ब्राह्मणत्व को जानता है। क्षत्रियत्व उसको परे हटा देता है जो ग्रात्मा से ग्रन्य क्षत्रियत्व को जानता है। लोक उसे परे हटा देता है, जो ग्रात्मा से इतर लोकों को जानता है। देवता उसको परे हटा देते हैं, जो ग्रात्मा से ग्रन्य देवताग्रों को जानता है। वेद उसको परे हटा देता है, जो ग्रात्मा से ग्रन्यत्र वेदों को जानता है। प्रत्येक वस्तु उसे परे हटा देती है, जो प्रत्येक वस्तु को ग्रात्मा से ग्रन्यत्र जानता है। प्राणी लोग उसे परे हटा देते हैं ग्रथीत् दुतकार देते हैं जो प्राणियों को ग्रात्मा से ग्रन्यत्र जानता है।

४३-यह ब्राह्मणत्व, यह क्षत्रियत्व, ये लोक, ये देव, ये प्राणी, ये सब वस्तु वही है जो कि यह ग्रात्मा है।

४४--भाई! समाधि ग्रौर मन की एकाग्रता तो तब होगी जब तुम्हारी तरफ से माल, धन, बंगले, मकान पर मानो हल फिर जाय, स्त्री, पुत्र, वैरी, मित्र पर सुहागा चल जाय, सब साफ हो जाय, राम ही राम का तूफान ग्रा जाय, कोठे दालान सब बहा ले जाए।

४५-जो भी कोई शिव की उपासना करते हैं, वे धनवान हो जाते हैं ग्रौर लक्ष्मीपित विष्णु के उपासक निर्धन रह जाते हैं। ग्रभिप्राय यह है कि जिन लोगों के हृदय में शिव रूप त्याग ग्रौर वैराग बसा है। ऐश्वर्य, धन, सौभाग्य उनके पास स्वयं स्राते हैं स्रौर जिन लोगों के स्रन्तः करण लक्ष्मी धन दौलत की लाग में मोहित हैं वे दारिद्रय के पात्र रहते हैं।

४६-''मैं सब कुछ कर सकता हूं'' ऐसा उच्च विचार, निरंतर उद्योग ग्रौर धैर्य रखना चाहिये।

४७-ग्राँखों वाला केवल वही है, जिसकी हिष्ट जगत को चीर कर पदार्थों की स्थिरता पर न जम कर ग्रौर लोगों की धमकी ग्रौर प्रशंसा को क़ाट कर एक तत्व पर जमी रहती है।

४८-ऐ दिल ! तू अपना परदा आप है बीच से उठ जा । धीर पुरुष इस संसार से मुंह मोड़ कर अमृत को पाते हैं।

४६-सारी शक्ति निर्भयता से पैदा होती है। इसलिए बिल्कुल निर्भय हो जाग्रो। फिर तुम्हारा कोई कुछ नहीं बिगाड़ सकेगा।

५०-मुभ से पहले न जगत था यह,
मैं ही संसार बनाता हूं।
इस नील उदिध के अन्तर से,
मैं नभ में सूर्य सजाता हूं।
अपने कटाक्ष संकेतों पर,
मैं शिश को सदा नचाता हूं।

श्रपने इस श्रद्भुत कीशल की, भैं तुम को बात बताता हूं।

५१--ग्रपने कार्य को लड़खड़ाते मजदूर की तरह न करो। राजा को तरह ग्रानन्द प्राप्ति के लिए मजेदार खेल के रूप में करो। किसी काम को डरते यबराते हुए मत करो। तारों की तरह हंसते, खुश होते हुए काम करो।

५२--परिस्थितियों के कुहरे श्रौर बादल को श्रपने ऊपर क्यों छाने देते हो। क्या तुम सूर्य के सूर्य नहीं हो ? क्या तुम इस ब्रह्माण्ड के स्वामी नहीं हो। ऐसी कौन-सो परिस्थितियाँ हैं जिन्हें तुम हटा नहीं सकते किसी भी खराब से खराब परिस्थिति को ज्यादा वास्त-विक सत समभी। तुम निभंय हो निभंय हो निभंय हो।

५३--मुभ में यह भावना भरी हुई थी कि न मैं शरीर हूं, न मन हूं, मैं तो साक्षात ब्रह्म हूं। कोई श्राग मुभे जला नहीं सकती, कोई ग्रस्त्र मुभे मार नहीं सकता। सर्वशक्तिमान परमात्मा मैं ही हूं, ग्रनन्त ब्रह्म मैं ही हूं।

५४--बाहर की चीजों में विश्वास करोगे तो तुम असफल रहोगे। यही नियम है।

५५--जब हम दूसरों पर निर्भर करते हैं, दूसरों

के भरोसे करते हैं तो हम ग्रपनी ग्रात्मिक शक्ति खो देते हैं। जब हम ग्रपनो ग्रात्मा में विश्वास करते हैं ग्रीर ग्रात्मा के ग्रतिरिक्त किसी चीज में विश्वास नहीं करते तब सब सम्पदायें हमारे पास ग्राती हैं।

५६-- अपने आप को ब्रह्म समको और तुम सब ब्रह्म हो। अपने आपको मुक्त समको और तुम उसी क्षरण मुक्त हो।

५७-- निश्चय समभो कि यदि तुम अपने अपर भरोसा रख सकते हो तो कहीं भी सफलता पाछोगे, तुम्हारे लिए कुछ असम्भव नहीं है।

५८--सब कान मेरे कान, सब नेत्र मेरे नेत्र, सब हाथ मेरे हाथ, सब मन मेरे मन, मैंने मौत निगल ली, सब भेद मैं पी गया, कैसा तरो ताजा, अञ्छा भ्रौर बलवान मैं हो गया।

प्र--जब हम जान लेते हैं कि ग्रात्मा केवल एक ही है। विभिन्न नामों से जितनी शकलें-सूरतें दिखाई देती हैं वे सब हमारी वही वास्तविक ग्रात्मा है। ग्रन्थथा शीश महल के कुत्ते के समान दशा होती है। हमें हमेशा डर लगा रहता है कि यह हम को धोखा देगा, वह हानि करेगा।

६०-- आंखें बन्द कर लो, दुनियाँ का पाँचवां भाग

समाप्त । कान बन्द कर लो, पांचवां हिस्सा और गायव । नाक बन्द करो, पांचवां हिस्सा और गुप्त । ग्रपनी किसी इन्द्रिय से काम न लो तो कहीं कोई दूनियां नहीं रह जायगी ।

६१-ग्रपने ग्रापको परिस्थिति का गुलाम मत समभो । तुम ग्रपने भाग्य के विधाता हो । चाहे तुम जिस दशा में हो, वातावरण कुछ भी हो, देह चाहे कारागार में डाल दी जाय. ग्रथवा तेज धार में बहा दी जाय या किसी के पैरों तले कुचलो जाय । याद रक्को ''मैं ईश्वर हूं'' जो सारी ग्रवस्थाग्रों का स्वामी हूं । मैं देह नहीं, मैं भाग्य विधाता हूँ ।

६२-दुनिया मेरा शरीर है। सम्पूर्ण विश्व मेरा शरीर है, जो ऐसा कह सकता है वहीं ग्रावागमन के बन्धन से मुक्त है। वह तो ग्रनन्त है कहाँ जावेगा ग्रीर कहां से ग्रावेगा। सारा विश्व ब्रह्माण्ड उसमें है।

६३-वेदान्त रसायन विद्या के समान प्रयोगात्मक विज्ञान है।

६४-वेदान्त निराशावाद नहीं है वह तो ग्राशावाद का सर्वोच्च शिखर है।

६५-किसी भी प्रसंग को मन में लाकर हर्ष शोक के वशीभूत मत हो जाना। मैं ग्रजर हूं, ग्रमर हूं, मेरा जन्म नहीं, मेरी मृत्यु नहीं, मैं निर्लिप्त ग्रात्मा हूं। यही भाव दृढ़ रीति से हृदय में धारण करके जीवन व्यतीत करना | इसी भाव की निरन्तर सेवा करना ग्रौर उसी में तल्लीन रहना |

६६-जो शोक, दुःख, प्रलय श्रौर महा-प्रलय के समय भी छाती ठोक कर श्रचल खड़ा रह सके ऐसा वीर होना चाहिये।

६७-मुक्ति ग्रथवा श्रात्मज्ञान यह तेरे ही हाथ में है। यह बात तुभसे विश्वास पूर्वक कहता हूँ।

६८-ग्रमुक क्या कहता है क्या नहीं, इस पर यदि ध्यान दिया करें तो कुछ काम नहीं कर सकते।

६६-इसी तरह अच्छे बुरे आदमी और अमीर गरीब लोग तो तरंगें हैं। जिनमें एक ही ब्रह्मसमुद्र ठाठें मार रहा है।

७०—मंगलरूप प्रकाश मम, किसका करूँ बखान।
लहरावत सब देवता, मैं हूँ सिंधु समान,
मैं हूँ सिंधु समान छिन परिछिन्न विहूनो,
साखा दीनी छोड़ मूल को पानी दीनो।
धर्मदास ला कैद मुभे नहीं कोई संगल,
मुभ बिन दूसर कौन करूँ मैं किसका मंगल।
७१—शरीर ग्रौर मन को निरंतर इतना ग्रधिक

कार्य व्यस्त रखो कि श्रम का ग्रनुभव न हो।

७२--चाहे हजारों रूपों में चिकत करे, तथापि ऐ मेरे प्यारे ! मैं तुभे ग्रच्छी तरह पहचानता हूँ, तू ग्रपने चेहरे को चाहे जादू से छिपावे पर मुभ से छिप नहीं सकता।

७३--वाहरी वातों के बारे में सोचकर ग्रपनी मानसिक शान्ति भंग न करो।

७४--वेदान्त के ग्रनुसार सारा संसार ग्राप की ग्रपनी बनाई सृष्टि है, ग्रपनी कल्पना है। तो ग्रपने ग्राप को दीन ग्रीर दुःखी क्यों समभते हो ? ग्रपने ग्रापको भयशून्य, ग्रात्म विश्वासी, ब्रह्मरूप क्यों नहीं समभते हो ?

७५--जब हम सर्वात्मना तत्पर होंगे, तब तो अचने व्यापक रूप के दर्शन में सफल न होने का कोई कारण ही नहीं रह जायगा।

७६--यह समभ लेने वाला पुरुष ग्रानन्द के सिवाय दूसरा कुछ है ही नहीं। किसी भी बात ग्रीर किसी भी घटना से नहीं डरता। ऐसा जान चुकने वाला पुरुष पाप पुण्यों को छोड़कर सदा ग्रात्मा को याद करने लगता है ग्रीर किये हुए कर्म को भी ग्रात्म-रूप हो जान लेता है।

७७-'धीर' हम उसी को कहते हैं जब इन्द्रियाँ विषयों की ग्रोर जाने के लिए जबरदस्ती करने लगें तब भी जो ग्रात्मानन्द के ग्रास्वाद की इच्छा से उन सबको डांट बताकर उसी की चिन्ता में लगा रहे।

७८—विवेकी पुरुष इस प्रतीयमान जगत को मिथ्या मान लेता है। उसके बाद फिर जब उसे यह जगत भासता है तब वह इसे इन्द्रियोपाधिक—भ्रम समभ कर टालता रहता है। वह जान लेता है कि जब तक ये इन्द्रियां बनी हैं तब तक ऐसी प्रतीति होती ही रहेगी। वह फिर इसको सत्य मानकर कोई भी व्यवहार नहीं करता।

७६-इनमें जो स्रलग-स्रलग नाम रूप हैं वे निस्तत्व हैं। क्योंकि इनके जन्म स्रोर नाश बराबर होते हैं। ज्योंही कोई अधिकारी इस सर्वत्र परिपूर्ण सिन्चदानन्द को बुद्धि-योग से देख लेगा (चाम की आँखों से नहीं), तब धीरे-धीरे इन नाम रूपों की स्रवहेलना बढ़ने लगेगी त्यों-त्यों नाम रूप छुटने लगेंगे।

द०-ये नाम रूप ब्रह्म में ऐसे हैं जैसे कपड़े पर कोई चित्र बना दिया गया है। जब कोई उन नाम रूपों की उपेक्षा कर सके तभी उसे सच्चिदानन्द रूप' ब्रह्मतत्व के दर्शन होंगे। दश्-जगत के दीखने वाले नाम रूपों का परि-त्याग कर देने पर सच्चिदानन्द में ही ज्ञानी की ममता हो जाती हैं। इसी लिये विवेकी लोग हजारों प्रकार से दीख पड़ने वाले नाम रूपों की उपेक्षा करतें रहते हैं।

पर—लौकिक पदार्थ भले ही भासा करें। उन के सत्य होने का वृथा विचार सर्वथा छोड़ दो। जब लौकिक पदार्थों की उपेक्षा कर दी जायेगी, तव ब्रह्म चिन्तन का कांटा जाता रहेगा। फिर तो बुद्धि ब्रह्म चिन्तन में ही जुट जायेगी।

द३-वस्तुतः ग्रात्मा में सुख दुःखादिक तीनों काल में भी नहीं है।

५४-जब सारा जगत रज्जु में सर्प की तरह कल्पित है ग्रौर मिथ्या है, तब बंध ग्रौर मोक्ष पुरुष को कैसे हो सकता है ।

५५-जब सारा विश्व ग्रन्दर है तब बाहर देखने सुनने की जगह कहां है ? ग्रतः बाहर में देखना सुनना निरर्थक है ।

५६-जो कुछ तुम देखते हो वह सब तुम्हीं हो । ५७-लोगों को अच्छे-बुरे आचरगों और सम्वादों को अपने चित्त से नितान्त घो डालना चाहिये । इसी प्रकार अच्छे बुरे लोग जो भी मिलें उनकी हमें पूर्ण उपेक्षा करनी चाहिये और अपनीं आध्यात्मिक दशा की उन्नति करनी चाहिये।

८८-किसी वस्तु को ईश्वर से बढ़ कर मत समभो। ईश्वर के बराबर किसी का भी मूल्य मत करो।

८६-निन्दा-स्तुति ग्रौर सुख-दुःख सवके सब एक समान घातक हैं।

१०-यदि हम देहाभिमान को दूर करके साक्षात् ईश्वर को अपने शरीर के भीतर से कार्य करने दें तो दुद्ध भगवान या हजरत ईसा हो जाना उतना सहज है जितना कि निर्धन पाल।

६१-दुनियाँ नहीं है, संसार नहीं है, भ्रौर संसारिक जीवों की बातें कुछ नहीं है। ईश्वर ही एक मात्र सत्य है।

६२-संसार में कोई पदार्थ नहीं जो मुक्ते बांध सके, प्रत्येक वस्तु वास्तव में मुक्त से उत्पन्न होती है।

६३-ग्रपने पैरों पर श्राप खड़े हो जाग्रो। चाहे श्राप छोटे हों या बड़े, चाहे ग्राप उच्च पद पर हों या नीचे पद पर, इसकी तिनक परवाह मत करो। ग्रपनी प्रभुता का, श्रपनी दिव्यता का साक्षात्कार करो। चाहे कोई हो, उसको ग्रोर निशंक दृष्टि से देखो, हटो मत।

१४-ग्रपने आप को ग्रौरों को हिष्ट से ग्रवलोकन मत करो, बिल्क ग्रपने ग्राप में देखो । ग्रापका ग्रपना ग्राप ग्रापको बार-बार यह उपदेश देगा कि सारे संसार में ग्राप सब से महान (ग्रात्मा) हो ।

६५-ऐ महिलाश्रों श्रौर भद्र पुरुषों के रूप में मेरे ग्रपने ग्राप ! ऐ प्रति व्यक्ति रूप में मेरे ग्रात्मन ! ऐ सर्व रूपधारी ग्रानन्दमय ग्रात्मन ! प्रकाश का तात्पर्य है सत्य का इतना ग्रधिक श्रनुभव कि सर्व दृश्य मात्र देह ग्रौर रूप शून्य में परिगात हो जाय ।

६६-ग्रनुभवी पुरुष के सामने कैसा ही व्यक्ति ग्रा जाय, वह उस व्यक्ति के तुच्छ ग्रहंकार या बाह्य शरीर को नहीं देखेगा। वह केवल ईश्वरत्व देखेगा।

६७-चाहे करोड़ों सूर्यों का प्रलय हो जाय, ग्रगिएत चन्द्रमा भले हो गल कर नष्ट हो जाएं, पर ज्ञानी पुरुष मेरु की तरह ग्रटल ग्रीर ग्रचल रहता है।

६ द — ये सब शरीर मेरे हैं, ये सब मेरी देह के समान हैं तो लोग भी वैसा ही समभने लगते हैं।

६६-यदि ग्राप ग्रपनी इच्छाग्रों को पूर्ण करना चाहते हैं, तो ग्रापको उन इच्छाग्रों को त्यागना चाहिए। १००-यदि ग्राप भौतिक रूप को हृदय में स्थान दोगे, यदि ग्राप उसमें ग्रासक्त हो जाग्रोगे, उसे बेहद प्यार करने लगोगे तो ग्राप देखोगे कि ग्रवश्यमेव कुछ ग्रकथ घटना घट जायगी ग्रीर उस वस्तु को हर लेगी या परिवर्तन हो जायगा।

१०१-भौतिक पदार्थों में ग्रासिक रखना एवं क्षणिक भौतिक पदार्थों को (विषयों को) सत्य समभना ही दुःख, दर्द ग्रौर चिन्ता को लाना है। इसलिये बाहरी नाम-रूपों पर ग्रपना समय ग्रौर शक्ति नष्ट नहीं करना चाहिये।

१०२-जब कि पृथ्वी ही शून्य मात्र है तब पृथ्वी पर के सारे पदार्थ शून्य रूप ही हैं। इसी तरह जब ग्राकाश भी शून्य रूप है तो श्राकाश के भोतर जितनी चीजें हैं सब शून्य रूप ही हैं। यथा (पृथ्वी, ग्राग्न, जल, वायु)।

१०३ — चाहे यह शरीर शूली पर चढ़ाया जाय या कैद में रखा जाय, चाहे महासागर की विशाल तरंगें निगल जायें, या अग्नि इसे अुलसा दे प्रथवा और कुछ बाधा भले ही आ पड़े, पर मेरा हढ़ निश्चय भंग नहीं हो सकता।

१०४-सारे स्थूल शरीर कठ-पुतिलयों के तुल्य हैं। स्रामतौर से लोग उन्हीं स्थूल शरीरों को वास्तिवक रूप से करने वाला स्वतंत्र ग्रौर कर्त्ता मानते हैं।

१०५-जब ग्रपने व्यक्तित्व के विषय में सोचना नितान्त त्याग दिया जाय तो इसके समान कोई सुख नहीं, इसके समान कोई ग्रवस्था नहीं।

१०६ — ग्राप कोई भी काम करो पर यह न भूलो कि ग्रापका सच्चा स्वरूप परमेश्वर है। 'मैं जो हूं' वह निर्विकार है, वही सम्पूर्ण ग्रानन्द है इसे न भूलो।

१०७-'ऊँ' का मतलब है 'मैं हूं' ऐसी हढ़ भावना से चित्त उस तत्व में निमग्न हो जाता है। अनन्त देश, अनन्त काल, अनन्त वस्तु, अनन्त शक्ति, अनन्त तेज, अनन्त बल मैं हूं।

१०८-इस दुनिया में जो कोई स्रादमी किसी व्यक्ति या दुनियावी चीज में स्रपना दिल लगायेगा, उसे तकलीफ उठानी पड़ेगी। या तो यह प्रियजन स्रथवा प्रिय पदार्थ उससे छीन लिया जायगा या उनमें से एक मर जायगा या उनमें कलह हो जायगी।

१०६-सब चित्रों के पीछे (ग्रन्तर्गत) परमात्मां खड़ा है ऐसा ग्रनुभव करो।

११०-जो ग्रापको सबसे ग्रधिक हानि पहुंचाने की कोशिश कर रहे हैं उनका कृपापूर्ण ग्रौर प्रेममय चिन्तन करो। वे तुम्हारे ग्रपने स्वरूप हैं। १११-मैं सूर्यो का सूर्य हूं। प्रकाश, प्रताप, शक्ति मैं हूं। मुफे कौन हानि पहुचाने वाला है ? मेरा ग्रुपना ग्राप मेरे भ्रपने ग्रापको हानि नहीं पहुंचा सकता। यह ग्रसम्भव है।

११२-संसार के सारे भेद-भाव, परिस्थितियाँ मेरी सृष्टि है, तथा मेरो करतूत है। इसके सिवाय कोई चीज नहीं है। दुनिया मेरा संकल्प है। मैं ईश्वरों का भी ईश्वर हूं। यह सत्य है।

११३—िकसी व्यक्तित्व ग्रीर दलबंदी से व्याकुल श्रीर क्षुभित न होकर जो महावाक्य (ग्रहं ब्रह्मास्मि) पर निरंतर मनन द्वारा एकाग्रता ग्रीर समाधि होती है, वह स्वतः ही शक्ति स्वतंत्रता ग्रीर प्रेम में परिणित हो जातो है।

११४-हे डगमग, चंचल, सशयात्मक चित्तो ! उत्साह-शून्य धर्म-परायणता श्रीर विधर्म-परायणता को श्रव छोड़ो। सब प्रकार का सन्देह श्रीर श्रगर-मगर निकाल डालो। सब मत-मतान्तर तुम्हारी ही सृष्टि हैं। सूर्य चाहे पारे की थाली सिद्ध हो जाय, पृथ्वी उदराकार या खोखला मण्डल भले ही प्रमाणित हो जाय, वेद सम्भव है पौरुषेय ठहराए जा सकें, किन्तु तुम ईश्वर के सिवाय श्रीर कुछ नहीं हो सकते। श्रीर

कुछ नहीं हो सकते।

११५-हे मूढ़ ग्रीर ग्रदूरदर्शी जोव! इस ग्रादर्श रूप विधान की ग्रपेक्षा बाह्य रूपों (व्यक्तियों) को क्यों ग्रधिक प्यार करता है ? इसलिए कि ग्रज्ञान के कारण उनको ये व्यक्तियाँ ग्रीर बाह्य रूप निरन्तर एक रस रहने वाले सत्य पदार्थ दिखाई देते हैं ! ग्रीर देवी विधान एक ग्रस्पर्श्य क्षिएाक मेघ सहश भान होता है। केवल शिव ही सत्य है ग्रीर ग्रन्य सब व्यक्तियां एवं प्रीति के पदार्थ क्षिएाक ग्राभास रूप छाया मात्र तथा मिथ्या प्रेत रूप हैं।

११६-लोग इस शरीर को स्वार्थी, सर्व गुरा-मदोन्मत ग्रथवा ग्रन्य जो चाहे कहें। चाहे जिसे लोग ग्रपमानित, पददिलत ग्रौर मृतक जैसा कहते हैं, वैसा ही उसको कह दें। मुफ (सर्व ग्रात्मा) को इससे क्या?

११७-यदि हम लोग बाहर से प्राप्त हुई निन्दा-स्तुति में विश्वास न करने की शिवत अपने भीतर उपार्जित कर लें, यदि उतना ही विजय प्राप्त करना हमारा उद्देश्य न हो, यदि हम कार्य करने के ज्वर से मुक्त हो जाएं, यदि सत्य को उपदेश की अपेक्षां स्वयं सत्य बनने में हम अपनी शिक्त अधिक लगाएं तो ईश्वरों के ईश्वर हम हो सकते हैं।

११८-संसार में केवल एक ही रोग है ग्रौर एक ही दवा भी है। "ब्रह्म सत्यं जगन्मिथ्या" इस वेदान्तिक नियम का भंग ही सारी व्याधियों की जड़ है जो कभी एक दुःख का रूप धारण करती है ग्रौर कभी दूसरे का। ग्रौर इसकी ग्रौषधि है ग्रपने वास्तिविक ईश्वरत्व को प्राप्त करना।

११६-सारी चिन्ताएं, सारे दुःख दर्द ग्रापके भीतर ही रहते हैं, कभी बाहर नहीं होते।

१२०-सारी शंकाएं ग्रज्ञान-जन्य हैं, एक पल में उड़ सकती हैं।

१२१-ग्रपने को ग्रपमानित, पददलित या पतित कभी मत समभो। ग्रपने ऐश्वर्य की प्राप्ति करो। ग्रन्यथा सब ग्रज्ञान है।

१२२-जब तक ग्राप ग्रपने ग्रन्तः करण के ग्रंधकार को दूर करने पर न तुलोगे, तब तक तीन सौ तैंत्तीस कोटि कृष्ण क्यों न ग्रवतार ले लें, तो भी कुछ लाभ न होगा।

१२३-जब शरीर ग्रथवा बाह्य मायाविक रूप इतना प्रधान हो जाता है कि जिससे भीतर का ईश्वर विस्मृत हो जाय, तब ग्रापकी ग्रधोगित होती हैं। इसे दूर करो। तब ग्राप देखेंगे कि सारी शक्तियां (ऋद्धि-सिद्धियां) ग्रापकी सेवा कर रही हैं। इसका निदिध्यासन करो, फिर सारे सूर्य चन्द्र, ग्रौर तारे ग्रापका हुकुम बजावेंगे।

१२४-किसी व्यक्ति को परमात्मा से भिन्न, किसी ग्रन्य भाव से, देखने की कभी कोई सम्भावना, मुभे नहीं रही।

१२५-इस संसार की सभी चीजें ईश्वर का चित्र चिन्ह मात्र है। पुरुष ग्रीर स्त्री इन्हीं चित्रों के शिकार होते हैं। वे बुतपरस्ती का शिकार बनते हैं। ग्रीर मूर्तियों के गुलाम हो जाते हैं।

१२६-शरीर, भीतरी परमेश्वर का चित्र, प्रति-मूर्ति या वस्त्र है। वस्त्र के ग्रथवा इसके पहनने वाले ब्यक्ति से, भीतरी ग्रसलियत से ग्रधिक प्यार मत करो।

१२७-जिस क्षण तुम इन सांसारिक पदार्थों में सुल ढूं ढना छोड़ दोगे ग्रौर स्वाधीन हो जाग्रोगे, ग्रपने भीतर के परमेश्वर को ग्रनुभव करोगे, उसी क्षण तुम्हें ईश्वर के पास नहीं जाना पड़ेगा पर ईश्वर स्वयं तुम्हारे पास ग्रावेगा। यही देवी विधान है।

१२८-यदि क्रोधी तुम्हें शाप दे श्रीर तुम कुछ

न बोलो तो उसका शाष ग्राशीर्वाद के रूप में बदल जायगा।

१२६-जो कुछ है सब आत्मा ही है। आत्मा के सिवाय कुछ भी नहीं है तो "तुम आत्मा ही हो।" ऐसा निक्चय करो।

१३०-जब कि सब कुछ 'मैं ही हूं' तो दुःख और मुख अथवा बंध और मोक्ष आदि मुभसे पृथक कोई ऐसो वस्तु नहीं रहती जो मुभे बाधा दे।

१३१-प्रत्येक प्राणियों का चेतनरूप ब्रह्म मैं ही हूं।

१३२-जब हम ईश्वर के प्रतिकूल हो जाते हैं तब हमें कोई मार्ग नहीं दीखता श्रीर हमें घोर दु:ख उठाना पड़ता है। जब हम ईश्वर में तन्मय होते हैं तब ठोक उपाय, ठीक प्रवृत्ति, ठीक प्रवाह, श्राप ही श्राप हमारे हृदय में उठते हैं।

१३३—ग्रपने ग्रापको ग्रडोस-पड़ोस के लोगों को ही ग्रांखों से देखना, ग्रपने सच्चे स्वरूप पर स्वयं ध्यान न देना बल्कि दूसरों की दृष्टि से ग्रपना निरी-क्षण करना, यह जो स्वभाव है, यहां हमारे सारे दुःखों का कारण है। हम दूसरों की नजरों में ग्रत्यन्त भला जंचना चाहते हैं, यही समाज का सामाजिक दोष है ग्रीर सभी धर्मों का प्रधान ग्रवगुरा है। १३४-तुम्हें ग्रपने को किसी देवता या ईश्वर या कृष्ण ग्रथवा संसार के किसी महात्मा के ग्रधोन क्यों समभना चाहिये ? तुम सब के सव स्वतंत्र हो, मुक्त हो। मुक्ति के भाव को ग्रहण करते हो वह तुम्हें सुखी बना देगा।

१३५-लोग क्यों दु:ख सहते हैं ? वे दु:ख सहते हैं निज ग्रात्मा को ग्रज्ञानता के कारण, जिससे उनको ग्रप्पना सत्य स्वरूप भूल जाता है। ग्रौर जो कुछ दूसरे उनको कहते हैं वही वे ग्रपने को समभ्र लेते हैं। ग्रौर यह दु:ख तब तक बराबर बना रहेगा जब तक मनुष्य ग्रात्मा का साक्षात्कार नहीं कर लेगा।

१३६-जब तक बाह्य रूपों में ग्रासक्ति रखेंगे, तब तक यह उत्थान-पतन होता ही रहेगा।

१३७-जिसको ब्रह्म से एकता है उसकी सब इच्छायें परिपूर्ण हो जाती हैं। उसे कभी कोई घोखा नहीं होगा, कोई पीड़ा या कष्ट न होगा।

१३८--जिस तरह जल मात्र का केन्द्र समुद्र है, इसी प्रकार सब स्पर्शों का त्वचा, सब गंधों का नाक, सब रसों की जिह्वा, सब रंगों का नेत्र, सब शब्दों का कान, सब संकल्पों का मन, सब विद्याश्रों का हृदय, सब कर्मों के हाथ, सब ग्रानन्दों का उपस्थ, सब त्यागों का पायु, सब गितयों का पैंर ग्रीर सब वेदों की वाणी केन्द्र व गित है। उसी तरह सम्पूर्ण संसार ग्रीर संसार के सारे पदार्थ ग्रपना केन्द्र केवल ग्रात्मा-निज-स्वरूप पितृत्र ग्रात्मा में रखते हैं। सारे रोगों का केन्द्र भी उसो में है। सभी रंगों, रसों, शब्दों, इन्द्रियों द्वारा कर्मों का ग्रपना केन्द्र केवल ग्रात्मा में मिलता है। उसी से हर एक वस्तु निकलती है।

१३६—जहां यह द्वैत सा होता है, वहीं एक दूसरे को सूंघता है, एक दूसरे को देखता है, एक दूसरे को सुनता है, एक दूसरे का अभिबादन करता है, एक दूसरे को मनन करता है, एक दूसरे को जानता है। किन्तु जब इसका आत्मा ही सब कुछ हो गया तो कौन किसको सूंघे कौन किसको देखे ? वह किसको सुने ? कैसे वह किसका अभिवादन करे ? किससे किसको मन में लाये, किससे किसको जाने ? जिससे इस सबको जानता है उसको किससे जाने ? प्रिय! वह विज्ञाता (अपने) को किससे जाने ?

१४०-म्रनन्त स्वरूप म्रात्मा के सिवाय कोई ग्रौर वस्तु है ही नहीं जिसे म्राप देखें या सुनें। न कोई द्वेत है, न कोई पदार्थ है। १४१-शरीर भीतरी परमेश्वर का चित्र, प्रति-मूर्ति या वस्त्र है। वस्त्र को, इसके पहनने वाले व्यक्ति से, भीतरी ग्रसलियत से ग्रधिक प्यार मत करो।

१४२-हर एक वस्तु ग्रापके लिये ईश्वर बन जानी चाहिये।

१४३ - जिस समय जगत के सारे पदार्थ चित्र या चिन्ह मात्र बन जाते हैं, जिस समय हम पदार्थों को पदार्थ भाव से नहीं देखते बिल्क उनके पीछे उनके ग्राधार रूप निर्विकार ग्रात्मा देखते हैं, जिस समय हमारी हिष्ट इस या उस पदार्थ पर पात होते ही, उसमें हमारा हृदयनेत्र गुद्ध स्वरूप परमात्मा को देखता है। जिस समय ऐसी स्थिति प्राप्त होती है तब समस्त विश्व के साथ एकता ग्रभेदता ग्रनुभव करना मनुष्य के लिये सुगम हो जाता है। यही ईसा दशा है। इस ईसा की ग्रवस्था में कुछ काल रहने के बाद दूसरी इससे भो उच्चतर स्थिति ग्राती है। तब हम परमात्मा में पूर्णतया लीन हो जाते हैं। इसको हम निर्वाण या समाधि ग्रवस्था कहते हैं।

१४४-शत्रुग्नों को शत्रु रूप में त्याग दो ग्रीर ईश्वरत्व का ग्रनुभव करो । प्रत्येक प्राणी ग्रीर पदार्थ में ईश्वरत्व का ग्रनुभव करो । १४५-ग्रपने शरीर के मरने-जोने की चिन्ता न करो। भ्रापके शरीर की लोग पूजा करते हैं या उस पर देले मारते हैं, इसकी परवाह मत करो इससे ऊपर उठो।

१४६—समस्त पीड़ायें (शारीरिक, मानसिक, नैतिक ग्रौर ग्राध्यात्मिक) वेदान्त का ग्रनुभव करने से तुरन्त रुक जाती हैं। ग्रौर, इसका ग्रनुभव करना कठिन काम नहीं है!!!

१४७—दुनियां का सम्पूर्ण लोक-मत श्रीर समाज केवल मेरा ही संकल्प है श्रीर मैं ही वह श्रसली शक्ति हूं जिस की सांस या छाया मात्र यह सारी दुनिया है।

१४८-ग्रपने ही भीतर परमेश्वर को प्रसन्न करने का यत्न कीजिये। ग्रनैक्य जनता ग्रौर बहुमत को ग्राप किसी हालत में सन्तुष्ट नहीं कर सकेंगे।

१४६-जब ग्रापका 'ग्रपना ग्राप' प्रसन्न है, तब जनता ग्रवश्य सन्तुष्ट होगी।

१५०-भूतकाल की मुक्तको चिन्ता नहीं ग्रौर भविष्य की इच्छा नहीं। वर्तमान विषय तथा प्राप्त राग-द्वेष से रहित होकर विचरता हूं।

१५१-न मैं हूं, न जगत है, न पृथ्वी हैं तो शोक किसका करना ?

१५२-संकोच और भय से मनुष्य दुरवस्था में

पड़ता है। किसो भी चीज से विचलित न होग्रो, न उसकी ग्राकस्मिकता से डरो। शरीर में ग्रासक्ति पैदा करने वाले भय को दूर भगा दो।

१५३-यदि मन में भय नहीं है तो बाहर से कितना ही भय का सामान हो उससे तुम्हारा कुछ नुकसान नहीं होगा। यदि मन में भय है तो बाहर से अवश्य भय प्रदिशत होगा। नहीं होने पर भी उपस्थित हो जायगा।

१५४-यदि मन में भय न हो तो भय का हेतु होने पर भी भय नहीं लगता पर यदि मन में भय है तो बिना काराभी डर के हेतु पैदा हो जाते हैं। भूत का भय मन में होने पर भूठमूठ भूत पैदा हो जाता है।

१५५-जब तक संसार का शब्द भ्रर्थ इसके हृदय
में दृढ़ है तब तक शब्द भ्रर्थ की भ्रभाव की चिन्ता
करे । जहां इसको जगत भासता है वहां ब्रह्म की
भावना करे । जब ब्रह्म भावना करेगा तब संसार के
शब्द श्रर्थ से रहित होवेगा । श्रक श्रात्म पद भासेगा ।

१५६—जैसे छोटे बालक के हृदय विषे जगत के शब्द ग्रर्थ नहीं होता वैसे ज्ञानी की चेष्टा भी प्रारब्ध वेग करके होती है। परन्तु उसके हृदय विषे शब्द ग्रर्थ का ग्रभाव है।

१५७-वह इन सैकड़ों चित्रों से (चराचर के

चित्रों से) बहुत खुश हुग्रा क्योंकि वह जानता है ये सब चित्र स्वयं ग्रपने ही हैं।

१५८-जैसे स्वप्न विषे नाना प्रकार के शब्द भासते हैं सो कुछ वास्तव नहीं, पत्थर की न्याई मौन है । वैसे जाग्रत विषे भी जेते कुछ शब्द होते हैं सो सब स्वप्न है । कुछ हुग्रा नहीं, केवल ग्रात्मसत्ता ग्रपने ग्राप विषे स्थित है।

१५६-जैसे स्वप्न विषे द्रष्टा हो दृश्य रूप होता है ग्रीर नाना प्रकार के कर्म दृष्ट ग्राते हैं। परन्तु ग्रपर कुछ हुग्रा नहीं।

१६०-समाधि का ग्रम्यास करने पर ग्रनुसन्धान ग्रालस्य, भोगवासना, लय, तम, विक्षेप, रसास्वाद ग्रौर शून्यता ग्रादि विघ्न बलात्कार से ग्रवश्य ग्राते हैं। ब्रह्मवेत्ता को घीरे-धीरे सबका त्याग करना चाहिये।

१६१-जब सब नारायण ही हैं तो भय किससे होवे ? भय दूसरे से होता है।

१६२-मुक्त चैतन्य ग्रात्मा के भय से सूर्य, चन्द्रमा, ग्राग्न, वायु, यम, समुद्र, निदयां, ब्रह्मा, विष्णु, शिवा-दिक सब दृश्य भयभीत होते हैं।

१६३-चित्र की मूर्ति चितेरे को कैसे भय देवेगी ? ग्रनेक प्रकार की पुतलियां तंत्री को कैसे

भय देवेंगी ? ग्रपने ग्रात्मा को हश्य-भय कसे देवेंगी ?

१६४-मुभ विषे मरना-जीना दोनों नहीं है तो भय क्यों रखूं?

१६५-ग्राप बिना कुछ न देखे, न सुने । क्योंकि मुभ सच्चिदानन्द स्वरूप बिना ग्रौर कुछ है ही नहीं।

१६६-वेद सहित सर्व संसार को स्वप्नवत् जानना है। जो इससे ग्रागे भी कर्त्तय माने सो भ्रमी पुरुष है

१६७-सब मुभ से भय खाते हैं मैं किसो से भय नहीं खाता। उलटा कालादिक दृश्य मुभ चैतन्य से भय करते हैं।

१६८-जो कुछ शब्द-ग्रर्थ हैं, जिसको द्वैत रूप महीं भासते, वह जीवन मुक्त है।

१६६-किसो भी परिस्थिति में ऊपरी कठोरता श्रोर भयानकता में भयभीत नहीं होना चाहिए। कष्टों के काले से काले मेघ के पीछे पूर्ण प्रकाशमय, एक-रस, परम सत्ता सूर्य की भौति सदा ही विद्यमान है।

१७०-जिस क्षरण तुम सफलता की ग्रोर पीठ कर लोगे, जिस क्षण परिणामों की चिन्ता छोड़ दोगे, जिस क्षरण तुम ग्रपने वर्तमान कार्य में ग्रपनी सारी शक्ति केन्द्रित कर दोगे, उसी क्षण सफलता तुम पर न्योछावर हो जायगी। बल्कि तुम्हारे पीछे-पीछे दौड़ेगी। इसीलिये सफलता के पीछे मत भागो। सफलता को ग्रपना ध्येय मत बनाग्रो। ग्रौर तभी सफलता ग्रापकी दासी बन जायगी।

१७१-हमीं हैं खुद खुदा यारो,

नहीं पैदा हमारी है। हमीं जिन्दा हमेशा हैं, न मरना मन करारी है॥ पड़ी वे खौफ की कफनी, न है माला न है जपनी। मिटो तनि ताप की तपनी, खुली अनुभव की वारी है॥

१७२-यह निश्चय करो कि जिस विचार ग्रौर शब्द से भय उत्पन्न होता है, वह केवल ग्रज्ञान है। तुम्हें भय किसका ? संसार में ग्राप ही ग्राप तो हैं। इसी निश्चय पर पर्वत की भांति ग्रविचल रहो।

१७३—पूर्व, पिच्छम, उत्तर, दक्षिण यह चारों दिशायें, जो अनन्त विस्तार वाली दिखाई दे रही हैं, उन्हें तुम ब्रह्म का एक पाद समभो। आक्राश, पृथ्वी, समुद्र और पाताल इन चारों को ब्रह्म का दूसरा पाद जानो। तुम अपने नेत्र, कान, नासिका और मन इन चारों को ब्रह्म का व्रह्म का तोसरा पाद जानो।

१७४-जब तुम दुःखी या रुग्ण ग्रवस्था में हो, मृत्यु का भय सताये, तब ग्राप ग्रपने को ग्रजर ग्रमर ग्रात्मा कर चितवन का निर्भय हो जाग्रो।

१७५-जब भेद वादियों के बीच में भ्रम-युक्त रोचक, भयानक वचन श्रवणकर चित्त घबड़ाने लगे तो एक दम ग्रपने को उस ग्रज्ञान-संयुक्त-चित्त का साक्षी मानकर, उन कल्पित वचनों को त्याग दो।

१७६-जब जीवन सम्बन्धो शोक चिन्ता ग्रा घेरे तो ग्रपने ग्रानन्दस्वरूप का गायन करते हुये उस मोह माया को भगा दो।

१७७-ग्रगर कोई शरीर सम्बन्धी ग्रंग-भंग हो जावे तो सदा ग्रपने को ग्राकार रहित चेतन ग्राकाश-वत निश्चयकर शरीर की ग्रुटियां या कमी बेशियाँ, सब भूल जाग्रो।

१७८-जब दुनिया के किसी भारी चक्कर में ग्रा फंसो तो उस वक्त ग्रपने स्वरूप को निर्लेप ग्रौर नित्यमुक्त निश्चयकर उस जाल से निकल जाग्रो।

१७६-जब कोई गृहस्थ सम्बन्धी कठिन समस्या त्राकर व्याकुल करे तो उसको एक मदारी का खेल समभते हुए त्रपने को संग सम्बन्ध से निराला जानकर उस बोभ को हलका करदो।

१८०-ग्रगर कोई क्रोध से ग्रावेश में ग्रपमान युक्त वचन कहें तो ग्रपने शान्तमय स्वरूप में स्थिर होकर कोई भी क्षोभ मन में न उत्पन्न होने दो।

१८१ – जब किसी प्रकार की कामना चित्त को उत्ते जित कर सताने लगे, तब ग्रपने पूर्ण तृष्त स्वरूप का स्मरण कर उस दीनता से दूर हो जाग्रो।

१८२ – जब शरीर वा इन्द्रियों से कर्म करने का मौका मिले तो ग्रपने को साक्षी ग्रवस्था में निश्चयकर किसी भी कर्म का कर्त्ता ग्रपने को न मानो।

१८३-अगर साधारण लोगों से मिलकर कार्य करने का मौका सामने आवे तो सब भेद-भाव दिल से हटाकर सहज और समता भाव से उस कार्य को पूरा करो।

१८४-ग्रहो ! यह सम्पूर्ण जगत मुभमें ही तो उत्पन्न हुग्रा है, तथा यह मुभ में ही स्थित है ग्रौर मुभमें ही लीन हो जाता है। चराचर जगत मैं ही हूं।

१८५-जगत रूपी चित्र ग्रात्मस्वरूप चैतन्य में इस प्रकार माया से ग्रिपित है जैसे वस्त्र में चित्र। इससे मायोपाधिक जगत की उपेक्षा करके चैतन्य का १८६ – कल कभी ग्राना नहीं है। जीवित ग्राज से टक्कर लेना है, न किसी बात को कल पर छोड़ना, न इसी चिन्ता में पड़ना कि कल क्या होगा। क्योंकि कल ग्राने वाला नहीं है। ग्रीर जिसे कल समभा जाता है तो ग्राज बनकर ग्राना पड़ेगा।

१८७-दूसरों का बुरा लगना केवल इस कारगा हमें सत्य का परित्याग नहीं करना चाहिये।

१८८-नाम रूप ब्रह्म में इस प्रकार देखो जैसे समुद्र में बुलबुले प्रतीति मात्र हैं |

१८६ - यह सम्पूर्ण भेदमय हुइय जगत . सत्य नहीं है । सत्य केवल एक है । ये हैरान करने वाली परेशा- नियाँ सत्य नहीं हैं । ग्राप दुनियाँ को परमेश्वर से ग्रिधिक सत्य बना देते हैं ।

१६०-दूसरों को प्रसन्न करने के उद्देश्य से कभी कुछ मत करो। जो नहीं कह सकते हैं वही बीर हैं।

१६१—वेदान्त के अनुसार दयामात्र दुर्बलता है। वेदान्त कहता है, यदि आप सत्य पर इसलिये आपित्त करते हो कि इससे किसी का दिल दूट जायगा तो सत्य की हत्या होने की अपेक्षा किसी व्यक्ति की मृत्यु वेहतर है।

१६२-यह सर्वश्रोष्ठ सत्य है कि "ग्राप परमेइवर

हो'' प्रभुग्रों के प्रभु हो' यहो समभो, यही ग्रनुभव करो ग्रौर फिर ग्रापको कोई भी हानि नहीं पहुंचा सकता। ग्राप को कोई भी चोट नहीं पहुंचा सकता। ग्राप प्रभुग्रों के प्रभु हो।

१६३-ईश्वर का बनाया हुग्रा द्वैत भले ही बना रहे | उसको मिथ्या समभ लेने मात्र से ब्रह्म का बोध हो सकता है । साधक का काम द्वैत को मिथ्या समभने से ही चलता है |

१६४-सभी मेरी दृष्टि में ईश्वर स्वरूप हैं। प्रत्येक पदार्थ ईश्वर का मन्दिर है।

१६५-इच्छाग्रों की तृष्ति का उपाय एक है कि ़ इच्छायें त्याग दी जायें।

१६६-सत्य सदैव ग्राप्रिय है, विकट है । हर एक शरीर में ईश्वर को देखने का हढ़ निश्चय करो ।

१६७-जिस विवेको ने इस जगत को सुपने या इन्द्रजाल के समान समभ लिया। जिसे इष्ट नष्ट रूप में दीखने लगा, वह दोष दर्शी विवेकी भला बताश्रो इसमें अनुराग कैसे करे।

१६८-ज्ञानी, जागरण को सत्य समभाना छोड़ देने पर फिर पहले की भांति अनुरक्त नहीं होता। ज्ञानी प्रत्येक वस्तु को अपना आत्मा समभाता है। १६६-मुर्दे की कल्पना को बार-बार मन में लाना काम वासना से मुक्त होने का सर्वोत्तम उपाय बताया है। मुर्दे को पड़े हुये देखकर मन घबड़ाने लगता है।

२००-जो किसी को द्वितीय रूप में देखता नहीं है। सबको ग्रपना ग्रात्मा हो समभता है, उसको किसी से भय नहीं होता।

२०१-जब पाँचों भूत या पाँचों भूतों से बना हुआ कोई भी पदार्थ दीखे तब ही उसके सत्य तत्व पर हिष्ट पड़ने लगे और उसी में जमने लगे तो यही ''द्वैतावज्ञा'' है। यह ''श्रद्वैत बुद्धि'' है।

२०२-शरीर का मोह छोड़कर भजन करना चाहिये। शरीर की जरा भी चिन्ता नहीं करनी चाहिये। जैसा चिन्तन होता है, वैसा ही पदार्थी से वह घर जाता है।

२०३-विचारक लोग ग्रपने जो में समस्त भूत भौतिक पदार्थों, मिथ्यापन को वासना हढ़ता से बैठा लें।

२०४—मैं अपनो निन्दा सुनकर कभी दुख़ी नहीं होऊंगा और स्तुति सुनकर प्रसन्न भी नहीं होऊंगा यह मैंने श्राज से दृढ़ निश्चय कर लिया है।

२०५-मैंने कभी किया क्या काम।

मैं तो परब्रह्म निष्काम ॥
मैं हूँ ग्रद्धितीय सर्वोच्च ।
मेरा कहां बचा कर्त्त व्य ॥
मैं हूं ईश्वर सब का प्राण ।
रह बस मस्त शांत दिन रैन ॥
ग्रपने को तू ईश्वर जान ।
भ्रम को दूर तोड़कर डाल ॥
छोड़ काम की चिन्ता मुक्त ।
यह ले जान सत्य ज्ञातव्य ॥
मैं हूं उनका ग्राश्रय स्थान ।
स्वयं मैं ग्रोंकार भगवान ॥

श्राज न मेरे हष को कोई सकता टोक। श्राज न मेरे मार्ग को कोई सकता रोक॥

२०६-परिणाम की क्यों परवाह करते हो। ग्रापनो तनस्वाह के बारे में कभी फिक्र मत करो। ग्राप्तानो लोग समभते हैं कि कार्य की सफलता में कार्य करने की ग्रापेक्षा ग्राप्तक ग्रानन्द है। ग्रांधों को यह मालूम नहीं कि किसी परिणाम से उतना सुख नहीं मिलता जितना काम से मिलता हैं।

२०७-ग्रपने विचारों को सदा वास्तविक ग्रात्मा में रखो ग्रौर परिस्थितियों की परवाह मत करो। संसार को भला करने के विचार से परेशान मत हो।
२०८-तब तक ग्रापकी कोई हानि नहीं हो
सकती, जब तक ग्राप स्वयं उसे बुलायें नहीं। कोई
तलवार तब तक नहीं काट सकती, जब तक ग्राप यह
न सोचें कि यह काटती है।

२०६-ऐ पूर्ण ब्रह्म ! तेरे लिये कोई कर्त ब्य या कार्य शेष नहीं है। सारी प्रकृति साँस रोके तेरी सेवा के लिये खड़ी है। संसार तेरी पूजा करने का ग्रवसर पाकर ग्रपने को सराह रहा है। क्या तू प्रकृति को शक्तियों को ग्रपने चरगों में भुकने का ग्रवसर देगा।

२१० – ग्रपने ग्रन्दर सत्य के प्रकाश को सदा चमकता रखो। भय ग्रौर प्रलोभन का शैतान तुम्हारे पास नहीं फटकेगा।

२११-बाहर की बातों में कुछ भी नहीं मान ग्रपमान।

श्रपना काम किये जा निशदिन, इसमें ही सम्मान ॥

२१२-राजा ग्रौर राष्ट्रपति तुम्हारे सेवक हैं। तारों की तरह हंसते खुश होते हुये काम करो।

२१३-जब तक गलती करने वाले के प्रति तेरे मन में कठोरता है तब तक तू साधु नहीं हुग्रा। २१४-जब दूसरे लोग तुम्हारी ग्रालोचना, निन्दा करते हों तब उन्हें रोकने की चेष्टा न करो । क्योंकि इन्हीं सब बातों के द्वारा तुममें सद्गुणों की वृद्धि होगी।

२१५—जब तक तुम्हारा हृदय इतना हढ़ नहीं है कि तुम मूर्खों के बकने पर स्थिर शान्त बने रहो, ग्रथवा तुममें इतनी सहनशीलता नहीं है, कि ग्रज्ञानी मूर्खों को क्षमा कर सको तब तक तुम ग्रपने को कहीं ज्ञानी न समक्ष लेना।

२१६–न कोई मृत्यु है, न रोग, न शोक । पूर्ण ;ग्रानन्दमय इस प्रकार के जीवन पर नित्य ध्यान दो ।

२१७-ग्रपनी ग्रात्मा को सृष्टि को ग्रात्मा ग्रनुभव करो।

२१८—जो कुछ दिखाई देता है ग्राप का ही भ्रम ग्रीर संकल्प है। किसी स्रष्टा की सृष्टि नहीं है। ग्राप ही उसका प्रकट करने वाला ग्रीर द्रष्टा है। जो कुछ मैं देखता हूं वही मैं हूं। जो कुछ मैं देखता हूं उस सब का मैं सम्राट हूं।

२१६-पेट को चिकने ग्रौर भारी पदार्थों से भर देने वाला, तीव्रबुद्धि विद्यार्थी भी ग्रयोग्य ग्रौर स्थूल बुद्धि हो जाता है। इसके विपरीत हलके भोजन से मस्तिष्क सदा स्वच्छ ग्रौर हलका रहता है।

२२०-सब कुछ एक ही है। प्रेम को द्वैत से कुछ मतलब नहीं।

२२१-अपने आप में सब चीजों को ग्रौर सब चीजों में ग्रपने आप को देखना ही ग्रसली ग्राँख वाला होना है।

२२२-यदि सबसे अपनी एकता का तुम अनुभव कर लो तो तुम देखोगे कि तुम्हारा मस्तिष्क अनन्त शक्तिशाली हो जायगा।

२२३-संसार मुक्त में है, मैं संसार में नहीं श्रा सकता। विश्व मुक्त में है। मैं विश्व में बंघ नहीं सकता। सूर्य श्रीर नक्षत्र मुक्त में उदय श्रीर ग्रस्त होते हैं।

२२४-ऐसी कौन सी विपत्ति है जो मेरी प्रसन्नता को नष्ट कर सकती है ? वह कौन सा रंज है जो मेरे ग्रानन्द में विघ्न डाल सकता है। मैं तो विश्व ब्रह्माण्ड का प्रभु हूँ।

२२५-मैं बुद्धि का प्रभु हूं। दिमाग का मालिक हूं, श्रौर मन का शासक हूं।

२२६-यदि तुम शरीर ग्रीर मन से ऊपर उठ जाग्रो तो सब चिन्ता ग्रीर भय से छूट जाते हो।

२२७-किसी भ्राकस्मिक दुर्घटना से धैर्य न छोड़ो

क्योंकि घबराहट से शक्ति तथा बुद्धि हर जाती है। किसी प्रकार की कठिनाइयों के भागे दुः खित न होकर गम्भीरता पूर्वक उनका सामना करो, तभी तुम निस्सन्देह विजय प्राप्त करोगे। तुम कहीं भी हतो- तसाहित होकर निराश न होग्रो।

२२८-ग्रपने हढ़ संकल्प की पूर्ति के लिए बार-बार ग्रसफल होकर भी पीछे न मुड़ो। निस्सन्देह तुम्हारी ग्रन्त में विजय होगी।

२२१-निन्दन्तु नोति निपुणा यदि वा स्तुवन्तु लक्ष्मी समाविशतु गच्छतु वा यथेष्टम् ।

ग्रद्यं व वा मरगामस्तु शतान्तरे वा, न्याय्यात्पथः प्रविचलन्ति पदं न घीराः ।

(नीति में निपुण लोग चाहे प्रशंसा करें या निन्दा, लक्ष्मी चाहे अनुकूल हो या अपने मनमाने मार्ग पर जाय। मृत्यु चाहे आज आये या सैंकड़ों वर्षों के बाद, धैर्यवान कभी न्याय के पथ से विचलित नहीं होते।)

२३०-बड़े से बड़े शत्रु के प्रति भी प्रिय ग्रीर कल्याणकारी शब्दों को काम में लाग्रो।

२३१-मेरा धर्म सिखाता है कि भय ही सबसे बड़ा पाप है।

२३२-सामाजिक, राजनीतिक, ग्राघ्यात्मिक

कल्या एक ही नींव है। ग्रौर यह जानना है कि मैं ग्रौर मेरा भाई एक है। यह सब देशों ग्रौर सब जातियों के लिए सत्य है।

२३३-वीर ग्रौर निडर होग्रो ग्रौर मार्ग साफ होगा। किसी चीज से न डरो साहसी होग्रो।

२३४-यह संसार बालकों का खेल मात्र है। उससे मैं कैसे विचलित हो सकता हूं।

२३४-एक आत्मा को ही जानो ग्रौर सब वृथा शब्दों को त्यामो। ध्येय को उपलब्धि बिना रुको नहीं।

२३६- प्रशुभ स्रोर शुभ एक ही पदार्थ हैं दो नहीं।

२३७-न तो द्रष्टा हो सत्य है ग्रौर न हश्य। यह सब शब्दों का खेल मात्र है। शब्दों पर भगड़ने से क्या लाभ ? वास्तव में एक हो ग्रात्मा है जो हम हैं, उसके सिवाय कुछ भी नहीं है।

२३८-देह ग्रौर दुनिया दोनों ईश्वर के भीतर हैं ग्रौर वही ईश्वर मैं हूं।

२३६-मनुष्यादि प्राग्गी स्वप्न या स्मृति ग्रादि के समय जब कि ग्रनुकूल प्रतीत होने वाला बाह्यार्थ नहीं होता जब भी सुखी होता है ग्रथवा जबिक प्रतिकूल व्याघ्रादि सच्चा पदार्थ नहीं होता तब भी दु:खी हुग्रा करता है, इसके विपरीत समाधि सुषुष्ति तथा मूर्छा

के समय इन बाह्यार्थ पदार्थों के विद्यमान रहने पर भी सुखी या दु:खी नहीं होता । इससे सिद्ध होता है कि सुख दु:ख के साथ बाह्य पदार्थों के ग्रन्थय व्यतिरेक नहीं हैं। किन्तु सुख दु:ख के साथ मानस पदार्थों के ही ग्रन्थय व्यतिरेक हैं। जीव ग्रपने मानस पदार्थों से ही सुखी या दु:खी है। केवल बाह्यार्थ से कोई सुखी दु:खी नहीं होता।

२४०-वास्तव में भ्रच्छा भीर बुरा दोनों एक ही हैं भीर हमारे मन पर भ्रवलम्बित हैं।

२४१-ईश्वर ही सब के भीतर है, यह जानकर ज्ञानी व्यक्ति निन्दा-स्तुति दोनों का परित्याग करता है।

२४२-जब तक चित्त में इतनी हढ़ता नहीं ग्रा जाती कि शास्त्र विधियों का पालन छोड़ देने पर भी हृदय का यथार्थ भिक्त भाव नष्ट नहीं होता तब तक इनको मानते चलो।

२४३-यह जगत तो छोटे बच्चों के खिलोने के समान है। हम जब उसे समक्ष लेंगे तो जगत में कुछ भी क्यों न हो वह हमें चंचल नहीं कर सक्गा। शुभ ग्रीर ग्रशुभ सभी मेरे दास हैं।

२४४-जगत को एक तस्वीर के समान देखो।

जगत में मुक्ते कोई भी वस्तु विचलित नहीं कर सकती। यही समक्रकर जगत के सौन्दर्य का उपभोग करो।

२४५-ग्रच्छा बुरा दोनों को एक हिष्ट से देखो-दोनों ही भगवान के खेल हैं। इसलिये ग्रच्छा बुरा सुख दु:ख सभी में ग्रानन्द का ग्रनुभव करो।

२४६-लोग तुम्हारी बुराई करें तो तुम उन्हें श्राशीर्वाद दो। सोचकर देखो कि वे तुम्हारा कितना उपकार करते हैं।

२४७-शास्त्र तो सब हमारे ही भीतर हैं। धैर्य-हीन व्यक्ति कभी भी सिद्ध नहीं हो सकता।

२४८-हम दूसरों के कार्यों की जो निन्दा करते हैं, वह वास्तव में हमारी ही निन्दा है।

२४६-तुम अपने क्षुद्र ब्रह्माण्ड को ठीक करो जो तुम्हारे हाथ में है। वसा होने पर बृहद ब्रह्माण्ड भी तुम्हारे लिये आप ही आप ठीक हो जायगा।

२५०-हमारे भीतर जो नहीं है बाहर में भी हम उसे नहीं देख सकते।

२५१-त्रह्म हिष्ट को छोड़कर ग्रन्य किसी भाव से किसी वस्तु को मत देखो । यदि ऐसा नहीं करोगे ती ग्रन्याय ग्रीर बुरा ही देखने में ग्रायेगा । २५२-सबसे अधिक पाप है, अपने को दुर्बल समभना। तुम सबसे बड़े हो और कोई नहीं है।

२५३-''खराब'' शब्द वाच्य कुछ है यह स्वीकार मत करो ।

२५४-इन्द्रियज्ञान सम्पूर्ण भ्रान्ति है।

२५५-मैं मुक्त हूं, मुक्त हूं, मुक्त हूं। मेरा कभी स्रिनिष्ट नहीं हो सकता।

२५६-जब हम कुछ भी बुराई नहीं देख पायेंगे तब हमारे लिये जगतप्रपंच भो नहीं रहेगा।

२५७-चाहे कितना ही ग्रच्छा काम क्यों न करो किन्तु उसमें कुछ न कुछ बुराई लगी रहेगी।

२५८-सुनना, देखना, सूंघना ग्रौर स्वाद लेना ग्रस्वीकार कर दो तभी तुम योगी हो पाग्रोगे।

२५६-जब तक उस अन्तरवर्ती अन्तर्यामी गुर का प्रकाश नहीं होता तब तक बाहर के सभी उपदेश व्यर्थ हैं।

२६०-मुक्ति लाभ करने के लिये तुम्हारे पास जो कुछ शक्ति है सब लगा दो।

२६१-कोई भी कार्य करने के समय ऐसा मत कहो कि यह मेरा कर्तव्य है वरन ऐसा कहो, यह मेरा स्वभाव है। २६२-शिशु संसार में कोई भी पाप नहीं देख पाता, क्योंकि बाहर के पापों का परिग्गाम निर्गायक कोई मापदण्ड उसके भीतर है ही नहीं । छोटे लड़कों के सामने डकती होती है, परन्तु उनको उधर ध्यान ही नहीं रहता । उन्हें वह ग्रन्याय रूप प्रतीत होती ही नहीं ।

२६३-दूसरे को पापो कहने से बढ़कर ग्रौर कोई बुरा कार्य नहीं है। मनुष्य को भगवान समक्षकर उसके प्रति प्रेम रखने में कितना ग्रानन्द है—एक बार स्वयं ग्रनुभव करके देखिये।

२६४-भूत या भविष्य में न कोई तुम्हारी ग्रपेक्षा श्रोष्ठ ईश्वर था, न है, न होगा।

२६४ - जब तक तुम यह ग्रनुभव नहों करते कि मैं ही देवों का देव हूं, तब तक मुक्त नहीं हो सकते।

२६६-जो महापुरुष प्रचार कार्य के लिये ग्रपना जीवन समर्पित कर देते हैं वे उन महापुरुषों की तुलना में ग्रसम्पूर्ण हैं जो निर्जन नीरव स्थान में महापवित्र जीवनयापन करते हैं।

२६७-जो सत्य है, उसे साहस पूर्वक निर्भीक होकर लोगों से कह दो। इस सत्य प्रकाश के कारण व्यक्ति विशेष को कष्ट हुग्रा या नहीं इस ग्रोर घ्यान मत दो।

२६८—ग्रन्य सभी चिन्तायें छोड़कर सर्वान्तः-करण से ईश्वर की दिन रात उपासना करनी चाहिये। सुख दुःख, लाभ क्षति इन सबों को त्यागकर दिन रात ईश्वर की उपासना करो। एक क्षरा भी व्यर्थ मत जाने दो।

२६६-तुम अपने ऊपर अविश्वास कभी मत करो, तुम इस जगत में सब कुछ कर सकते हो। कभी भी अपने को दुर्बल मत समभो। सभी शक्तियां तुम्हारे भीतर विद्यमान हैं।

२७०-स्वप्न, स्वप्नद्रष्टा के स्रतिरिक्त कुछ भी नहीं है। इसी तरह जाग्रत भी जाग्रत द्रष्टा के सिवाय कुछ नहीं है।

२७१-जो मनुष्य इसी जन्म में मुक्ति प्राप्त करना चाहता है उसे एक ही जन्म में हजारों वर्षों का काम कर लेना पड़ेगा। उसे इस युग के भावों को ग्रपेक्षा बहुत ग्रागे जाना पड़ेगा।

२७२-तुम यह श्रनुभव करना सीखो कि मैं ही सब शरीरों में वर्तमान हूं।

२७३-यदि शरीर स्वस्थ न हो तो मन के साथ

संग्राम कैसे कर सकोगे ? शरीर को पहले सुसंगठित कर लो । फिर मन पर भीरे भोरे ग्रधिकार प्राप्त होगा ।

२७४-जो लोग शरीर से दुर्वल हैं, वे म्रात्म-साक्षात्कार के म्रयोग्य हैं। मन पर एक बार म्रधिकार प्राप्त हो जाने पर देह सबल रहे या सूख जाय इससे कुछ नहीं होता। वास्तविक बात यह है शरींर के स्वस्थ न रहने पर कोई म्रात्मज्ञान का म्रधिकारी नहीं बन सकता। शरीर में जरा भी न्नुटि रहने पर जीव सिद्ध नहीं बन सकता। जब मन सहित षट् इन्द्रियों का म्रभाव हो जाय तब केवल शान्ति को प्राप्त होता है।

२७५-मलाई, तेल, घो, या चर्बी खाना ठीक नहीं है। पूरी से रोटी ग्रच्छी होती है। मिठाई तो बिल्कुल ही नहीं खानी चाहिये। विशुद्ध वनस्पति पर ही श्रधिकतर ग्रपना ग्राधार रखना चाहिये।

२७६ – जो मनुष्य निरन्तर "मैं मुक्त हूं" ऐसी भावना रख़ता है बह मुक्त ही है ग्रौर "मैं बंधा हुग्रा हूं।" ऐसी भावना रखने वाला बंधा हुग्रा है।

२७७-मन चाहे रहे या नष्ट हो जाय मुक्त स्रात्मा को हानि क्या हुई।

२७८-तुम निर्भय हो, निर्भय हो, निर्भय हो।

भय ही मृत्यु, भय ही पाप, भय ही नरक, भय ही स्रधर्म स्रौर भय ही व्यभिचार । जगत में जितने स्रसत् या मिथ्या भाव हैं वे इस भय रूप शैतान में पैदा हुए हैं।

२७६-जिस समय भय रहित होंगे उसी समय ब्रह्म में लीन हो जायेगे। सृष्टि रूपी ग्रध्यास का उसी क्षरा लय हो जाएगा।

२८०—मैं निर्लिप्त ग्रात्मा हूं। मेरा जन्म नहीं, मृत्यु नहीं, मैं ग्रजर ग्रमर हूँ, मैं चिदानन्द ग्रात्मा स्वरूप हूँ। एक बार ऐसे भाव में मन को लगा लेगा तो दु:ख ग्रौर कष्ट के समय में ग्रपने ग्राप ही उपरोक्त भाव जाग्रत हो जायेंगे।

२८१-दूसरे सब प्रयत्नों को छोड़कर ऐसा प्रयत्न करना चाहिये कि ग्रात्मा का बिकास हो सके। ग्रात्मा के विकास के साथ बुद्धि भी प्रत्येक विषय में प्रवेश करने लगेगी। जीव मात्र ही पूर्ण ग्रात्मा है।

२८२-परहित के लिये थोड़ा सा काम करने से भी भीतर की शक्तियां जागृत होती हैं। दूसरे के कल्याएा करने के विचार मात्र से हृदय में एक सिंह समान बल ग्रा जाता है।

२८३-ग्रन्य साधारण जीवों के समान में भी काँचन ग्रौर कामिनी में मुग्ध बना रहूँ तो इसमें मेरा वीरत्व ही क्या है।

२८४-मेरे ऐसा नित्य शुद्ध बुद्ध मुक्त स्वभाव वाला क्या कभी कोई श्रन्याय का कार्य श्रपने हाथ से कर सकता है।

२८५-मैं ग्रात्मज्ञान ग्रवश्य प्राप्त करूं गा। मार्ग में चाहे जितने विघ्न पड़ें उनको दूर करूं गा, विपत्तियों का सामना करूं गा, ग्रौर उन्हें पराजित करूं गा ऐसा दृढ़ संकल्प ही पुरुषार्थ है। यह देह रहे या न रहे इसकी कुछ परवाह नहीं, जब तक ग्रात्म दर्शन न होगा, मैं ग्रपनी पीठ कभी नहीं मोड़ूं गा। पीछे पैर कभी नहीं हटाऊंगा। इसी प्रकार ग्रपने ग्रात्मा को जागृत कर ग्रौर छाती ठोककर कह कि मैं ग्रभय पद प्राप्त कर चुका हूं, ग्रब मुभे भय चिन्ता कुछ भी नहीं है।

२८६ — ग्राप पर ग्रापत्ति, दुःख ग्रीर चिन्तायें इसिलये ग्राती हैं कि भीतर के ग्रात्मा को ग्रनुभव करें। इनका काम ग्रापको यही सुभाने का है कि ग्राप हृदयस्थ सूर्यों के सूर्य, प्रकाशों के प्रकाश का ग्रनुभव करें।

२८७-ग्रपने श्रापको ब्रह्म समक्तो । ग्रपने ब्रह्म होने में ज्वलन्त विश्वास रखो । ग्रीर तव कोई भी वस्तु ब्रीर कोई भी व्यक्ति तुम्हें हानि नहीं पहुंचा सकता।

२८८-ग्रगर हम निर्भय हैं तो शैरों को भी जीत कर पालतू बना सकते हैं। ग्रगर हम डरेंगे तो कुले भी हमें फाड़ डालेंगे।

२८६-किसी भी चीज से विचलित न होग्रो न उसकी ग्राकस्मिकता से डरो । तुम "सब कुछ हो ।" शरीर में ग्रासक्ति पैदा करने वाले भय को भगा दो ।

२६०-किसी भी खराब से खराब परिस्थिति को ज्यादा वास्तिविक मत समभो। ऐसो कौन सी परिस्थिति है जिसे तुम हटा नहीं सकते ग्रथवा फूंक मारकर उड़ा नहीं सकते ? तुम निर्भय हो, निर्भय हो, निर्भय हो, ऐसा हढ़ निश्चय रखो।

२६१-नया तुम इस ब्रह्माण्ड के स्वामी नहीं हो ? ऐसी कौन-सी परिस्थितियां हैं जिन्हें तुम हटा नहीं सकते ?

२६२-प्रत्येक क्रिया, प्रत्येक ब्यवहार, प्रत्येक पदार्थ, प्रत्येक प्राणी ब्रह्मस्वरूप दीखे यही सहज समाधि है।

२९३-ग्रनन्त देश, ग्रनन्त काल, ग्रनन्त शक्ति, ग्रनन्त बल, ग्रनन्त सामर्थ्य, ग्रनन्त पराक्रम तुम हो, ऐसा हढ़ निश्चय रखो।

२६४-किसी से मत डरो, किसी से कोई आशा न करो, श्रपना कोई उत्तरदायित्व न समभो। डरो मत, तुम भुक्त हो।

२६५-जानकर या ग्रनजान में जो कोई रात दिन यह सोचा करता है कि ''मैं नित्य हूं, मैं शुद्ध हूं, बुद्ध हूँ, मैं मुक्तात्मा हूं' वह समय पाकर ग्रवश्य ब्रह्मज्ञान प्राप्त कर लेता है।

२६६-वस्तुतः बाहर तो कुछ भी नहीं है जो कुछ है सो ग्रन्दर मनः किल्पत संसार हैं।

२६७-निर्भय बनो, कोई भी भ्रापका कुछ नहीं विगाड़ सकेगा। सारी शक्ति निर्भयता से पैदा होती है।

२६८-समाधि में जगत शब्दमय है यह बात सबसे पहले समभ में ग्राती हैं। उसके बाद गम्भीर ग्रोंकार की ध्विन में समा जाता है। उसके बाद वह ध्विन भी नहीं सुनाई पड़ती। ध्विन है या नहीं इसकी खबर नहीं रहती। इसे ग्रनाहद नाद कहते हैं। ग्रन्त में मन ब्रह्म में लीन हो जाता है। ग्रीर चारों तरफ शान्ति फैल जाती है। मन जब ब्रह्म में लीन होने वाला स्वभाव का होता है तभी वह क्रमशः एक के

बाद एक विविध ग्रवस्थाग्रों में होकर पार करता हिंगा ग्रन्त में निर्विकल्प पहुँचता है।

२६६-मैं मिथ्या, तू मिथ्या, धर्म मिथ्या ग्रीर कर्म मिथ्या ग्रीर जगत मिथ्या है ग्रीर ऐसा प्रतीत होता है कि मैं ही सर्वस्व हूं। मैं हो सर्वज्ञ-सर्वगत ग्राहमा हूं, ग्रपना साक्षी, ग्रपना प्रमाण मैं स्वयं ही हूँ।

३००-भक्ति मार्ग शिथिल कर्म है । इससे फल प्राप्ति में थोड़ा विलम्ब होता है । किन्तु यह है सहज ग्रौर साध्य ।

३०१-योग में ग्रनेक विघ्न हैं। योग साधते समय मन यदि विभूति के मार्ग में लुब्ध हो गया तो पुनः स्वरूप पहुंचने पर बड़ी देर लगती है। एक मात्र ज्ञान मार्ग ही बहुत शीघ्र फल देने वाला तथा मतों के अनुकूल होने बाला मार्ग है। उसमें भी विचार मार्ग में चलते समय कई बार मन दुस्तर (कष्ट पूर्वक जो पार किया जा सके) तर्क जालों में फंस जाता है, इसलिये विचार के साथ घ्यान भी रखना पड़ता है।

३०२-हृदय में सिंह के समान बल घारण कर।
भय ही मृत्यु, भय ही महापातक है इसलिये बिल्कुल
निर्भय हो जाग्रो फिर कोई भी तुम्हारा कुछ नहीं
बिगाड़ सकेगा।

३०३-लोग अच्छा कहें या बुरा, किन्तु एक उच्च आदर्श को सर्वदा आंख के सामने रखकर सिंह के समान कार्य करते जाओ।

३०४-जाग्रत, स्वप्न, सुषुप्ति तीनों का ग्रधिष्ठान में ग्रत्यन्त ग्रभाव है या ऐसे तीनों भ्रान्ति रूप हैं। ये तीन काल में भी नहीं है।

३०५-काम कांचनादि में जव वैराग्य उत्पन्न हो तभी गुरु कृपा प्राप्त हुई समभना चाहिये।

३०६-गुरु कृपा प्राप्त हुई है कि नहीं, यह यदि देखना हो तो इसकी केवल एक परीक्षा है, वह यह कि काम कांचनादि की श्रासक्ति जितनी दूर हो उतने ही श्रंशों में गुरुदेव की कृपा उसके ऊपर हुई समभना चाहिये।

३०७-जिसको क्रोध रूपी ग्रग्नि नहीं जलाती जिसको मृत्यु भी नहीं मारती ।

३०८-नाना रूप भासता है तो भी द्वैत कुछ नहीं सदा ग्रनुभव रूप है, ग्रद्वैत रूप है। विभाग कल्पना तिस विषे कुछ नहीं।

३०६-प्रत्येक पदार्थ को परमात्मा निक्चय करना चाहिये । प्रत्येक पदार्थ परमात्मा ही है ।

३१०-साकार भूठा है, निराकार सत्य है।

सारा जगत निराकार है विकारहीन है। सब जगत को एक शिव रूप समभो।

3११-भ्रान्ति ज्ञान बाहर स्थित है, सत्य ज्ञान बीच में है। उसके भी मध्य में नारियल के जल के समान ब्रह्म चैतन्य है।

३१२-जिसने सत्य का आश्रय लिया है, उसकी किसी भी बात में भूल हो जाने पर वह आप से आप सुधर जायगी।

३१३-किसी के कार्यों में समालोचना मत करो, ऐसा करना भगवान के ही दोष गुरा बतलाना है।

३१४-तभी हम चरितार्थ हो सकते हैं जब हम भ्रापको छोड़कर दूसरों को नहीं देखें।

३१५-तू देख अपने आपको न देख और कोई को जो देखोगे और को तो दुःख बड़ा पाओंगे। तेरो ही है रूप सब भयो है अनेक रूप जानकर ऐसो फिर पीछे नहीं पछताओंगे। माया सब भुद्धी, भुट्ठी सब जगराशि जानोगे ऐसे तो मोहित न हो ओंगे। आपही में देख आप आपही में रम्यो आप आप ही में आप खेल आप ही रह जाओंगे ३१६-आकाश आदि यह सर्व जगत मृगतृष्णावत्

हैं। याने मिथ्या है। यह पंच भूतात्मक विश्व अर्थात् पाँच तत्वों से उत्पन्न जगत मरीचि जल के समान है।

३१७-यह जगत सब ग्रात्ममय है भेद ग्रभेद इसमें कुछ नहीं है।

३१८—मेरे मानसिक शुभाशुभ कर्म कोई नहीं हैं। न शारीरिक शुभाशुभ कर्म मेरे हैं, ग्रौर वाचिक शुभाशुभ कर्म मेरे नहीं हैं। मैं स्वभाव से ही निराकार सर्वव्यापी श्रात्मा हूँ। मैं ही श्रविनाशी श्रनन्त शुद्ध श्रौर विज्ञान स्वरूप हूं। मैं सुख दु:ख नहीं जानता हूं कि किसको होता है।

३१६-जैसे स्वप्न विषे एक ही जीव ग्रनेकता को प्राप्त होता है तैसे ही जाग्रत में भी एक ही ग्रनेक होकर प्रतीत हा रहा है।

३२० — जैसे सुषुष्ति से स्वप्न भासता है तैसे ही श्रद्धैत तत्व ग्रात्म विषे जगत भ्रम होता है। जैसे स्वर्ण विषे भूषण फूरते हैं, जैसे समुद्ध विषे तरंग फूरते हैं तैसे ही ग्रात्मा विषे चतुर्देस प्रकार के भूत नात फूरते हैं।

३२१-श्रुति की हिष्ट में तो कुछ भूत या भौतिक पदार्थ उत्पन्न ही नहीं हुग्रा।

३२२-ग्रतः संसार की ग्रसलियत परमात्मा

स्वरूप में ग्रन्त:करण के विचार से दृष्टि में सृष्टि है, बाह्य में सृष्टि नहीं है। क्योंकि जब ग्रन्तःकरण जाग्रत में ग्राता है सृष्टि दिखतो है। सुषुप्ति में नहीं दिखती है।

३२३—द्वंत तो है ही नहीं, ऐसा समफ बिन खेद है। संसार तो है ही नहीं ऐसा समफ बिन खेद है। सुख दु: ख तो है ही नहीं, ऐसा समफ बिन खेद है। अय शोक तो है ही नहीं ऐसा समफ बिन खेद है। शब्दादि तो हैं ही नहीं ऐसा समफ बिन खेद है। शब्दादि तो हैं ही नहीं ऐसा समफ बिन खेद है।

३२४-विशाल ब्रह्माण्ड मैं स्वयं हूं। मेरी हो स्रात्मा चराचर की स्रात्मा है।

३२५-महिलाग्रों ग्रीर सज्जनों के रूप में मेरे ग्रात्मन्! समग्र संसार, विशाल विश्व ही मेरा वास्तविक ग्रात्मा है। मैं तुम हूं, तुम मैं हूं। मैं ग्रनन्त एक हूं न कि यह शरीर।

३२६-यह सब शरीर विभिन्न दर्पणों के तुल्य है। ग्रौर हमारो सच्ची ग्रात्मा या निज स्वरूप का सब ग्रोर ठीक वैसे ही प्रतिबिम्ब पड़ता है जैसे कि कुत्ता ग्रपना प्रतिबिम्ब चारों ग्रीर दिवालों में देख रहा था। इसी तरह एक

ग्रनन्त ग्रात्मा विभिन्न दर्पणों में ग्रपना प्रतिबिम्ब डालती है। मूर्ख लोग कुत्ते की तरह इस संसार में ग्राते ग्रीर कहते हैं कि वह मनुष्य मुभे खा लेगा, ग्रमुक मेरे दुकड़े कर डालेगा। ग्रोह ! इस संसार में ईर्ष्या भय कितना है!

३२७-चिन्तन करना ही दु:ख है, चिन्तन से रहित होना ही सुख है।

३२८-जो कुछ इन्द्रियों के द्वारा प्रतीत हो रहा है वह ग्रसत् है।

३२६-महिलाग्नों ग्रौर भद्र पुरुषों के रूप में नित्य स्वरूप। भद्र पुरुषों ग्रौर महिलाग्नों के रूप में सर्व- शक्तिमान जगदीश्वर।

३३०-जब तुम श्रोष्ठ शुभ करो तब ग्रश्नोष्ठ ग्रशुभ कर्म करने से घृणा द्वेष न करो। किसी से घृगा द्वेष करने का ग्रधिकार तुमको नहीं।

३३१-धीरवान वीर पुरुष किसी शुभ ध्येय को पूर्ण किये बिना बीच में नहीं छोड़ते।

३३२-संसार मुक्त में है मैं संसार में नहीं आ सकता। यूनान और रूम मुक्त में हैं। सूर्य और नक्षत्र मुक्तमें उदय और अस्त होते हैं।

३३३-जैसे स्वप्न विषे सब क्रिया होती है, सो

भ्रभ मात्र है। तैसे ही जागृत में सब क्रिया भ्रम मात्र है।

३३४-सब लोगों का महान ईश्वर मैं ही हूं। ३३५-सारे पदार्थ बुद्धि से भिन्न नहीं हैं। किन्तु सब पदार्थों के ग्राकार को बुद्धि ही धारे है।

३३६-निर्बलता के श्रतिरिक्त संसार में कोई पाप नहीं है।

३३७-जिस निर्भयता से बिना किसी भि.भ.क के तुम वृक्षों श्रौर नदियों की श्रोर देखते हो, ठोक उसी उत्साह से प्रत्येक व्यक्ति को श्रोर देखो।

३३८-यह दृश्य हम पर कुछ प्रभाव नहीं डाल सकता। क्योंकि मिथ्या है।

३३६-संसार भर के पैगम्बर ग्रौर सिद्ध महात्मा जो तुम्हारे ग्रात्मज्ञान के नायक हैं सबके सब तुम्हीं में लीन हो जायेंगे ज्योंही तुम ग्रप्नी सच्ची ग्रात्मा सच्चिदानन्द में जाग उठोगे।

३४०-यह सारा विश्व मस्तिष्क के संकल्प मात्र हैं।

३४१-मनुष्यों की ग्राकृतियों, उपाधियों का, धन, विद्या ग्रौर रूपों का सम्मान करना पाषाए पूजा है। ३४२-ग्रपने पूर्ण ग्रन्तः करएा से कहो ग्रहं ब्रह्मास्मि (मैं ही ईश्वर हूँ)।

३४३-तुम स्वयं विरोधियों को ग्रपने चारों ग्रोर खड़ा कर लेते हो, वे तुम्हें नहीं घेर सकते।

३४४—ग्रपने ग्रापको नित्य शान्त ग्रौर प्रसन्न रखना ग्रपना उद्योग, धन्धा, व्यापार, पेशा, वृत्ति, जीवन का एकमात्र लक्ष्य ग्रौर उद्देश्य बना। इस संसार में ग्रापका परम पावन कर्त्त ब्य यही है जो ग्राप पर ईश्वर ने डाला हुग्रा है। ग्रपने ग्रापको प्रसन्न रखना है। इसके सिवाय ग्रन्य किसो बात की परवाह मत करो।

३४५-यह संसार तुम्हारा बनाया हुग्रा है। बस संसार के इस भूत को ग्रपने ऊपर सवार मत होने दो। सारा विश्व इस ग्रकेले सिर में समाया हुग्रा है।

३४६-नित्य हंसमुख रहो, मुख को कभी मिलन न करो, यह निश्चय कर लो कि शोक ने तुम्हारे लिए जगत में जन्म ही नहीं लिया है। ग्रानन्द स्वरूप में सिवा हंसने के चिन्ता को स्थान कहां है।

३४७-किसी के दोष को देखकर उससे घृगा न करो ग्रौर न उसका बुरा चाहो। दूसरे के पापों को प्रकाश करने के बदले सुदृढ़ बनकर ढको।

३४८-यह विश्व केवल ग्राकाश रूप है। हम

सब एक ग्रानन्द ही हैं ऐसा निश्चय कर लेने से ग्रानन्द ही ग्रानन्द ही जाएगा

३४६-में सर्वशिक्तमान परमेश्वर हूं, विव (ब्रह्माण्ड) का शासक हूं प्रभुग्नों का प्रभु हूं, देवों का देव हूं, ग्रौर संसार के भूतों का ग्रध्यक्ष ग्रौर ग्रधिष्ठाता हूं। ऐसा निश्चय करो फिर तुम्हें कोई हानि या क्षति नहीं पहुँचा सकेगा।

३५०-मैं निस्सन्देह निराकार प्रभु हूं। मैं श्रोंम हूं, श्रोंम हूं, श्रोंम हूं। मेरे श्रानन्द को कोई वस्तु बिगाड़ नहीं सकतो। मेरे मार्ग में कोई बाधा नहीं हो सकती। ईश्वर, देवता, मनुष्य श्रौर पक्षो मेरे चपरास पहने हुए है। (गुलाम हैं)

३५१-बाहरी पदार्थों की अपेक्षा सत्य पर अधिक विश्वास रखो । अपनी इन्द्रियों के बहकावे में मत आओ ।

३५२-सारा ब्रह्माण्ड एक शरीर है। सारा संसार एक शरीर है। जब तक ग्राप हरएक से ग्रपनी एकता भान वा ग्रनुभव करते रहेंगे तब तक सभी परिस्थितियाँ ग्रौर ग्रास-पास की चीजें हवा ग्रौर लहरें तक ग्रापके पक्ष में रहेंगी।

३५३-अपने को ईश्वर का निर्भीक और स्वाव-

लम्बी अवतार क्यों नहीं समभते ?

३५४-ग्रपने परिश्रमों के पुरस्कार के लिए चिन्ता न करो। भविष्य की परवाह मत करो। संशयों को त्याग दो। सफलता ग्रसफलता का विचार न करो।

३५५-ग्रपने ईश्वरत्व में सजीव विश्वास रखो, फिर कोई तुम्हारी हानि न कर सकेगा कोई भी तुम्हें क्षति न पहुंचा सकेगा।

३५६-वेदान्त के अनुसार सम्पूर्ण संसार ईश्बर से इतर और कुछ नहीं है। समग्र संसार परिपूर्ण है, समग्र संसार ब्रह्म है, मेरा ही अपना आप है, समग्र संसार ग्रकेला है।

३५७-मैं तुम हूं, ग्रौर तुम ग्रौर हम एक ही हैं। इसमें कोई भेद नहीं है।

३५८-जिस क्षरा तुम ईश्वर भाव से परिपूर्ण हो जाय्रोगे, उसी क्षरा ग्रनायास सदा के लिए जीवन शक्ति श्रौर उत्साह की धारा बहने लगेगी। सत्य को फैलाने का यही उपाय है।

३५६-यदि कोई मनुष्य तुम्हारी कोई चीज चुरा लेता है तो डरते क्यों हो ? वह मनुष्य ग्रौर तुम एक हो ग्रौर जो वस्तु वह चुराता है वह तुम्हारी ग्रौर उसकी दोनों की है। ३६० — जैसे स्वप्त का विश्व स्वप्त वाले का रूप हैं, निद्रा दोष करके नहीं जानता। जब जानता है तब जानता है कि मैं ही था दूसरा कुछ नहीं था। तैसे यह प्रपंच सब तेरा ही स्वरूप है।

३६१-किसी भी भय तथा ग्रातंक के ग्रागे सम स्थिर बुद्धि द्वारा निशंक रहो ग्रौर संतुष्ट, मृत्यु के लिए सदा ग्रभय रहो ग्रौर ग्रात्मस्थ।

३६२-जो ग्रपने से ग्रतिरिक्त न कुछ देखता है, न सुनता है ग्रौर न कुछ जानता है, वह ग्रनन्त है। क्योंकि जब तक ग्रपने सिवाय कोई दूसरी वस्तु भान होती है, तब तक ग्राप सीमाबद्ध ग्रौर शांत हैं।

३६३-तुम्हें इन्द्रियों से अथवा व्यक्तित्व से कोई भी वास्ता नहीं है, तो तुम अनन्त वस्तु हो जाते हो।

३६४-किसी वस्तु को पाने का रास्ता यही है कि उससे मुंह मोड़ लो।

३६५-विचार ऐसा करो मुभे इससे या उससे कोई प्रयोजन नहीं है, किसी जिम्मेदारी या भय से मेरा कोई सरोकार नहीं है। मैं किसी के प्रति उत्तर-दायी नहीं हूं। मुभे किसी का कुछ देना नहीं है। मैं ग्राप ही स्वयं हूं, मैं प्रकाश हूं, मैं ग्रानन्द हूं।

३६६-संसार मुभे क्या श्रानन्द दे सकता है।

सम्पूर्ण आनन्द मेरे भीतर से आता है। मैं ही सम्पूर्ण आनन्द हूं, सम्पूर्ण महिमा और सम्पूर्ण सुख हूं।

३६७-ग्रपने को ईश्वर समक्तो ग्रौर फिर कोई रोग नहीं है।

३६८-सचमुच, सचमुच ग्रपने ऊपर निर्भर करो श्रौर तुम सब कुछ प्राप्त कर सकते हो। तुम्हारे सामने ग्रसम्भव कुछ भी नहीं है।

३६९-प्रेम का अर्थ है अपमे पड़ोसियों ग्रौर सभी संसर्ग में ग्राने वालों से ग्रसली तौर पर ग्रपनी एकता ग्रौर ग्रभेदता का अनुभव करना।

३७०-ग्रपने समीप की सब चीजों से बिना भय-खाये स्थिर रहो।

३७१-दिखाई पड़ने वाली वस्तुग्रों से बिना भय-भीत हुए निश्चल रहो।

३७२-कभी किसी के दोष मत देखो।

३७३-निन्दा करने वालों की निन्दा से मैं क्यों मुरकाऊं ? प्रशंसा करने वालों की प्रशंसा से कैसे फूलूं ? मैं यह मानता हूं कि निन्दा से मैं घटता नहीं ग्रौर प्रशंसा से मैं बढ़ता नहीं। जैसा हूं वैसा ही हूं। फिर उसे कोई ख़टका रहे ही नहीं।

३७४-जो मनुष्य सारे संसार के सामने तथा

ग्रपने इदं-गिर्द भ्रन्य सब लोगों के सामने निडर खड़ा होकर ग्रपने ईश्वरत्व का निरूपण कर सकता है भ्रोर ईश्वर से भ्रभेदता पहचान सकता है, वह इन सब लोगों की भ्रवज्ञा करने को समर्थ है।

३७५-ये भौतिक तत्व इन्द्रियों की भ्रान्ति के सिवाय श्रीर कुछ नहीं है।

३७६-किसी भी अवस्था में मन को व्यथित होने मत दो। आत्मा पर विश्वास कर उसी पर निर्भर हो जाओ। फिर निर्भयता तो तुम्हारी दासी बन जायगी।

> ३७७-सिसक चीख मत रो न कभी तू, कर श्रविष्न श्राराम सदा तू। दूर फेंक सब भय बाधायें, गुरा गंधर्व सभी तब गावें। शञ्ज मित्र शंका नहीं कोई, श्रमर न छू सकता है कोई। सूर्य चन्द्र गेंद क्रीड़ा की, घर महरावे इन्द्र धनुष की। यह श्रपार संसार पसारा, है कौतुक मय स्वप्न तिहारा। यह सब तेरे भीतर ही है,

## यद्यपि दिखत बाहर ही है।

३७८-यह सम्पूर्ण जगत ब्रह्म से भिन्न नहीं है, सबका सब ब्रह्म ही है।

३७६-यदि सांसारिक सफलता मुभे प्राप्त भी होतो मैं उसे कभी न भोगूंगा। ब्रह्म ही मेरा सब तरह का ग्रानन्द है।

३८०-माता के लिये ग्रपने सभी बच्चे ग्रयाने ग्रीर सयाने प्यारे होते हैं। सच्ची शिक्षा का ग्रर्थ है विश्व को परमेश्वर के नेत्रों से देखने का ग्रभ्यास करना।

३८१-जब हम सर्व से ग्रभेद होते हैं, तब धोखे-बाज हमारे पास ग्राने का साहस नहीं करते।

३८२-जो ग्रपने पड़ोसियों के ग्रपराधों पर किसी रूप से विगड़ते ग्रौर परेशान होते हैं वे ग्रज्ञानी हैं।

३८३-ग्रपनी वर्तमान ग्रवस्था को, वह चाहे जैसो ही उसी को महिमान्वित करने से, ग्रपनी सब वर्तमान स्थिति को सर्वोच्च मानने से ही तुम्हारे हृदय में ग्रात्मज्ञान, ब्रह्मज्ञान ग्रनायास उदय होने लगेगा। ग्रात्म साक्षात्कार के पीछे दौड़ने से जैसे वह कहीं दूर की चीज हो ग्रात्मज्ञान नहीं होता।

३८४-मेरी ही ग्रात्मा सब को ग्रात्मा है।

३८५-ग्ररे चोर, ग्ररे निन्दक, ग्ररे डाकू ! ग्राग्रो, स्वागत, शीघ्र ग्राग्रो, ग्ररे तुम्हें कोई भय नहीं । मेरा ग्रपना ग्राप ग्रात्मा तेरा है, तेरा मेरा है ।

३८६-चोरों भ्रौर चोरी का डर दूर फेंक, उठ जाग, उठ देख तूक्या है।

३८७-मुभे कभी कोई हानि नहीं पहुंच सकता। केवल मेरा ख्याल ही मेरे पीछे पड़ा है।

३८८-निर्भयता से प्रसन्न चित्त होकर सत्य के सागर में प्रवेश करो । डरते स्त्रीर घवड़ाते क्यों हो ।

३८९-मैं तो महिलाग्रों श्रौर सज्जनों के रूप में अपने श्रापसे कहता हूं। श्रपने श्रापसे बोलता हूं। अपने श्राप को ही देखता, सुनता श्रौर समभता हूं। अपने से भिन्न कुछ भी नहीं है।

३६०-मैं केवल दृश्य मात्र का साक्षी हूँ । कदापि उन नाम रूपों में फंसा नहीं हूं । सदा उनसे ऊपर हूं ।

३६१-जैसे स्वप्त में सारा स्वप्त का संसार अपने से बाहर दिखता है पर सचमुच यह सब तमाशे हमारे भीतर होते हैं। इसी तरह सारा भौतिक और मानसिक जगत (स्वप्त और जाग्रत जगत) हमारे अन्दर में अवस्थित है। पर दिखता बाहर है। यही हमारो भ्रान्ति है।

३६२-सफल वे ही होते हैं जो सदैव नत मस्तक श्रीर हंसमुख रहते हैं। शोकातुर लोगों की उन्नित नहीं हो सकती। प्रत्येक काम को हिम्मत श्रीर शान्ति के साथ करो। यही सफलता का साधन है।

३६३-दुःखों का ख्याल करने वाला दुःख ग्रौर कष्ट ग्रपने ऊपर लाता है ग्रौर सबका शुभिचन्तक स्वयं सब हो जाता है।

३६४-ग्रगर सूर्य मेरी दायीं ग्रौर चाँद मेरी बांई ग्रोर ग्राकर धमकाने लगे कि पीछे हट जाग्रो, तब भी मैं पीछे नहीं हद्दंगा।

३६५-जाके मन में ग्रटक है,
बाको ग्रटक यहां।
जाके मन में ग्रटक ना,
वाको ग्रटक कहां।।
किंचित मात्र द्वैत नहीं हुग्रा,
ना कोई जन्मा ना कोई मरा।
न मैं हूं, न तू है, न है यह पसारा,
यही ब्रह्म विद्या यही ज्ञान सारा।।
ना ही मैं हूं ना ही जगत है,
नभ सम शून्य सभी है।
एक ग्रात्मा सर्वत्र पूर्ण है,

## कुछ भी ग्रन्य नहीं है ॥

३६६-मुभे श्रपनी चित्रकारियों (संसार) को विभिन्न दृष्टियों से देखने में ही मजा श्राता है। यहां एक स्थल में, मैं श्रनुदार की भांति देखता हूं, श्रीर वहां दूसरे स्थल से एक उदार की भांति उनका श्रवलोकन करता हूं। पूरन की दशा में मैं श्रपनी दायों श्रोर से इन्हें देखता हूँ। श्रीर एक श्रालोचक के रूप में मैं ही बायों श्रोर से इनका निरीक्षण करता हूं। ये सारे रूप श्रीर भांकियां मेरी ही तो हैं। सभी दृष्टियाँ मेरी श्रपनी हैं।

३१७-देखने में मैं यद्यपि एक हो नहीं सकते फिर भी मैं एक हूं।

३६८-क्यों नहीं ईश्वर की नाई प्रत्येक शक्ति, प्रत्येक परमारापु, प्रत्येक तारा श्रीर वृक्ष पर श्रपना स्वत्व स्थापित करते ? यही वेदान्त है ।

३६६-विद्वानों, दार्शनिकों ग्रौर ग्राचार्यों की धमिकयां ग्रौर ग्रनुग्रह, श्रालोचनायें ग्रौर सम्मितयाँ ब्रह्मज्ञानो पर कुछ प्रभाव नहीं डालतीं।

४००-प्रसन्नता के साथ तारागण अपना चमकने का कार्य कर रहे हैं। क्योंकि वे अपने आप में निर्द्ध न्द्र रहते हैं श्रौर अपने से भिन्न किसी जीव के समस्त चिन्ता रूपी ज्वर को देखकर क्षीएा नहीं होते हैं।

४०१—सत्य ही भलाई है। सत्य का अनुसरण करना ही भलाई है। सत्य तुम्हें दृढ़ बनाता है, सत्य तुम्हें स्वतन्त्र बनाता है। जैसे वच्चे हम लोगों को देखते हुए भी किसी व्यक्तित्व का ग्रारोप नहीं करते, जैसे मानो किसी गैर को न देखकर ग्रपने ग्रापको देख रहे हों, वैसे ही हमें देखना चाहिये।

४०२-सफलता की खोज बन्द कर दो। जब ऐसा करोगे, सफलता तुम्हें ग्रवश्य खोजती फिरेगी।

४०३-कुछ नहीं चाहते हुए सदैव काम से जुटे रहना, चिन्ता न रखते हुए भी सदैव कार्य परायगा रहना।

४०४-वेदान्त में सदैव कर्म का ग्रर्थ होता है वास्तविक ग्रात्मा के साथ एक होकर हरकत करना, ग्रीर ग्रिखल विश्व के साथ एक स्वर हो जाना। उस परम ग्रिद्धतीय तत्व के साथ निस्वार्थ संयोग प्राप्त करना ही एक मात्र सच्चा कर्म है।

४०५-चिन्ता, भय, शोक, व्यग्रता ग्रौर व्यथा को दूर फेंक दो। उधर कतई घ्यान न दो।

४०६ – हे व्यष्टिरूप अनन्त ! तुम अपने पैरों पर खड़े होने का साहस करो, तुम समस्त विश्व का भार

उठा लोगे।

४०७-सब कुछ मेरे भीतर है बाहर कुछ भो नहीं है।

४० द – मुभे नितान्त स्मरण नहीं कि मैं कभी पैदा हुग्रा था निस्सन्देह मैं कभी पैदा नहीं हुग्रा था, ग्रीर संसार में ऐसी कोई शक्ति नहीं जो मुभे निश्चय करा सके कि मैं कभी मर सकता हूँ।

४०६-वास्तिविक शिक्षा तो उस समय प्रारम्भ होती है, जब मनुष्य सभी प्रकार की बाह्य सहायताश्रों से मुंह मोड़कर अपने अन्तर के अनन्त स्रोत की श्रोर अग्रसर होता है।

४१०-जो समग्र संसार के साथ ग्रपने को ग्रभिन्न ग्रनुभव करता है, समग्र संसार उसके साथ काम करने के लिये बाध्य है।

४११-जितने भी चराचर पदार्थ हैं, वे सब मिथ्या (ग्रवस्तु मात्र) हैं। धिक्कार है उसे जो दिखावटी रूपों पर सत्य को न्योछावर कर देता है।

४१२-मैं सत्य हूं, मैं देह की प्रतिष्ठा बढ़ाने के लिये ग्रात्मघात करने को कदापि तैयार नहीं हो सकता।

४१३-या तो तुम जगत के प्रभु बनो, नहीं तो जगतो तुम्हारे ऊपर प्रभुत्व जमा लेगा।

४१४-हरगिज मत सोचो कि तुम कभी भी नीचे घसीटे ग्राग्रोगे ग्रथवा कभी नीचे ढकेल दिये जाग्रोगे।

४१५-कभी किसो वस्तु को या व्यक्ति को तुच्छ न समभना चाहिये।

४१६-तुम्हारे सामने एक पापी. एक दुरात्मा खड़ा हुग्रा है। पर तुम उसके प्रति ग्रपने चित्त में किसी प्रकार के द्वेष, घृणा ग्रथवा शत्रुता के भावों को स्थान मत दो। उसके पास ऐसे पहुँचो जैसे उसके गर्भ में ग्रनन्त शक्ति का भण्डार भरा हो।

४१७-जो कोई तुम्हारे पास ग्रावे, उसे परमेश्वर वत् ग्रहण करो । पर साथ ही साथ ग्रपने को भी तुच्छ मत समभो ।

४१८-पेट में ग्रधिक ठूंसना, ग्रनुचित भोजन का व्यवहार सारे पापों की जड़ है । ग्रतः ग्रपने भोजन के सम्बन्ध में सदा सावधान रहो ग्रौर तुम ग्रपने रोग को ग्रच्छा कर लोगे ।

४१६—त्याग से सदैव ग्रानन्द मिलता है। जब तक तुम्हारे पास एक भी चीज शैष है तब तक तुम चीज के बन्धन में बंधे ही रहोगे। घात प्रतिघात सदैव बराबर विरोधी होते हैं।

४२०-यह सारा संसार तुम्हारे ही विचार की

सृष्टि है । यह बात इतनी सच्ची है जैसे दो श्रीर दो चार । यह बड़े साहस की घोषणा है किन्तु है ग्रक्षरशः सत्य ।

४२१-जब ग्रम्यास को न त्यागेगा तब ग्रवश्य तरेगा। ये भासमान पदार्थ सभी एक ही प्रकार के हैं।

४२२-जीव भी श्रपने स्वप्न सृष्टि का विराट है। परन्तु उसको प्रमाद करके भासता नहीं।

४२३ - ग्रतः इन बाह्य दुः खों ग्रौर चिन्ताग्रों को ग्रानन्द से ग्राने दो। ऐसे ग्रड़ोस पड़ोस में ही वेदान्त को व्यवहार में लाग्रो।

४२४-ग्रद्धैत ग्रवस्था में देखने, सुनने, समभने की कोई चीज हो नहीं रहती, सब कुछ ग्रात्मा ही हो जाता है।

४२५-त्याग का ऋर्थ वैराग्य वानप्रस्थपना नहीं है। त्याग का ऋर्थ प्रत्येक वस्तु को पवित्र बनाना है। बल्कि उसे ईश्वर समभना है। प्रत्येक वस्तु में परमात्मा दर्शन करना ही वेदान्त के ऋनुसार त्याग है।

४२६-एक मैं ही मैं हूं यह जो ज्ञान है, द्वैत नहीं फिर सोच का क्या काम है। ४२७-भय शोक, चिन्ता मुक्त में कभी हो ही नहीं सकती। क्या मैं मुक्त नहीं हूँ।

४२८—मैं देवों का परम देव हूँ, प्रकाशों का प्रकाश हूं ग्रौर क्या प्रतिक्षण मैं कीटियों पशु पिक्षयों का नाश नहीं कर रहा हूं ? मैं परमेश्वर सदा यह काम कर रहा हूं। फिर भी मैं सदा निलिप्त ग्रौर निर्मल हूँ।

४२६-ग्रापका वर्तमान ग्रड़ोस-पड़ोस ग्राप ही की रचना है।

४३०-बिना इस जीवन में मृत्यु लाभ के तुम सुख भोगी ऋौर ईश्वर प्रेरणा में नहीं हो सकते।

४३१-जब ग्राप कोई काम करके लोगों की समालोचनायें ग्रौर ग्रपने ग्रनुकूल ग्रालोचनायें तथा लोगों की तारीफें व लोगों की खुशामदें ग्रंगीकार करते हैं तब ग्रापकी शक्ति तुरन्त जाती रहती है। वह तुरन्त निकल जाती है।

४३२-यदि प्रार्थना का ग्रर्थं इच्छा करना, कामना करना, ग्रिभलाषा करना, मांगना ग्रीर याचना करना माना जाय तो क्या ऐसी प्रार्थनायें सुनी जाती हैं? यह कथन गलत है। ऐसी प्रार्थनायें कभी नहीं सुनी जातीं। कोई चीज मांगने से कभी नहीं मिलती। ४३३-जिस क्षरण हम संसार के सुधारक बनकर खड़े होते हैं, उसी क्षरण हम संसार के बिगाड़ने वाले बन जाते हैं।

४३४-जब तुम ग्रात्मा से विमुख होगे सब पदार्थें तुम्हें छोड़ जायेंगे। जब तुमने ग्रपने ग्रन्तरात्मा का हढ़ निश्चय से ग्राश्रय कर लिया तब सारा संसार कुत्ते के समान तुम्हारे पैर चाटने की इच्छा करेगा। संसार के पीछे मत दौड़ो।

४३५-यदि श्राप श्रपना यह विश्वास बना सकते हैं कि "श्राप सदैव से मुक्त हैं" तो श्राप विश्व ब्रह्माण्ड के उद्धारक हो जाते हैं। यदि श्राप यह निचश्य करें कि "श्राप शरीर कभी नहीं थे", यदि श्राप वेदान्त के स्वर में स्वर मिला कर विश्वास करें कि "ग्राप सदैव से मुक्त हैं" तो श्राप श्रखिल जगत के मोक्षदाता हो जाते हैं।

४३६—"मैं सर्व हूँ, मैं ग्रिखल विश्व हूं, मैं ग्रनन्त हूं", जब ग्राप ऐसा ग्रनुभव करने लगते हैं, तब ग्राप समग्र हो जाते हैं, ग्रौर शारीरिक रोग, पीड़ा, व्यथा, चिन्ता तक दूर हो जातो है, उड़ जाती है, ग्रौर छिन्न-भिन्न हो जाती है।

४३७—क्रुपा करके उन स्वार्थमय उपायों **ग्रोर** .

स्रिभिप्रायों को दूर हटा दीजिये जो स्राप को परिछिन्न रंखते हैं। सब वासना राग है, सब वासना व्यक्तिगत या शरीरगत प्रेम है। सब वासना स्रासक्ति है। इसे फैंक दो स्रौर स्वयं पवित्र रूप हो जास्रो। स्रगर स्राप इसे प्राप्त कर लें, तो स्रापका शरीर स्रवश्य स्वस्थ हो जायगा। स्रापकी बुद्धि स्रवश्य पूर्ण स्वरूप होगी।

४३८-यदि लोग ग्रापकी प्रशंसा नहीं करते तो कोई परवाह नहीं, यदि ग्राप की ख्याति नहीं है तो क्या चिन्ता। संसार की हिष्ट में जो सफलता है वह तो केवल इन्द्रियों की धोखेबाजी है। तुम तभी सफलता प्राप्त करते हो, जब तुम निश्चय करते हो कि मेरी विराट से ग्रथीत् ईश्वर से एकता है ग्रौर सफलता मैं स्वयं हूँ।

४३६-यदि संसार के दूसरे पदार्थ या सुख ग्रा मिलते हैं तो तुम्हें कहना चाहिये कि शैतान ! हट मेरे सामने से, तेरे हाथों से मुभ्ने कुछ नहीं चाहिये। तब देखों तुम कितने सुखी होते हो। तब तुम स्वर्ग स्वयं हो जाते हो।

४४०-परमात्मा पर विश्वास रखकर अपनी जीवन डोरी उसके चरणों में सदा के लिये बांध दो, फिर निर्भयता तो तुम्हारे चरणों की दासी बन जायगी।

४४१-कुछ लोग कहते हैं कि स्त्रियां, बालक, ग्रौर शूद्र ब्रह्मविद्या के ग्रिधकारी नहीं हैं। यही वह हिष्ट बिन्दु है जिसने वेदान्त को एक धार्मिक सिद्धान्त ही बनाये रखा। उसे व्यवहार में नहीं ग्राने दिया। वेदान्त की महत्ता मानी गई पर उसका व्यवहार सन्देहात्मक ही रहा।

४४२-कोई मनुष्य ग्रपने ज्ञान के विरुद्ध नहीं जा सकता, कोई जानबूभ कर कुएं में न कूदेगा। 'यह करो' 'यह न करो' ऐसे विधि-निषेधात्मक ग्रादेशों से मनुष्य में पशुत्व जाग्रत होता है।

४४३-ग्रज्ञानो को क्रिया विषे द्वैत भासता है, ग्रह हमको क्रिया विषे भा ग्रद्वैत भासता है।

४४४-जैसे स्वप्न विषे बड़े क्षोभ होते हैं तो भी जाग्रत वपु को स्पर्श नहीं करते। काहेते हैं कि उस विषे कुछ हुए नहीं, ग्राभास मात्र है। तैसे ही जगत की उत्पत्ति प्रलयादिक क्षोभ विषे ग्रात्मसत्ता को स्पर्श नहीं।

४४५-जैसे स्वप्न विषे एक ग्रपना ग्राप होता है, निद्रा दोष करिके द्वैत भासता है। तैसे एक ग्रब भी ग्रात्मा ग्रद्वैत रूप है, ग्रविचार करि के नानात्व

## भासता है।

४४६-जैसे सूर्य को ग्रन्धकार नहीं भासता, तैसे हमको द्वैत नहीं भासता सर्व शब्द ग्रात्म रूप ही है।

४४७-जैसे स्वप्न सृष्टि ग्रपने ग्राप होती है, निद्रा दोष करिके भिन्न भासता है तैसे यह जगत ग्रपना ग्राप है, परन्तु ग्रज्ञान करके भिन्न भासता है।

४४८—जो बोध समय द्वैत कछु नहीं भासे तो ग्रबोध समय भी जानिये कि द्वैत कछु नहीं हुग्रा। ग्रपनी कल्पना ही जगत रूप होकर भासती है।

४४६ — जैसे स्वप्न सृष्टि ग्रपनी कल्पना रूप है, परन्तु निद्रा दोष करिके भिन्न हो भासती है, तिस विषे राग द्वेष उपजता है, ग्ररु जागे तो सब क्षोभ मिट जाते हैं, तैसे ग्रज्ञान करिके जगत सत्य भासता है, तिस विषे राग द्वेष भासते हैं। ज्ञान करिके सब शान्त हो जाते हैं।

४५०-यदि तुम दिव्य दृष्टि पाना चाहते हो, तो तुम्हें इन्द्रियों का क्षेत्र त्याग देना होगा।

४५१-जो प्रलय काल के मेघ ग्रादि गर्जे ग्ररु समुद्र उछले ग्ररु पहाड़ के ऊपर पहाड़ पड़े ऐसे भयानक शब्द होवे तौ भो ज्ञानवान के निश्चय विषे कुछ द्वैत नहीं भासता। काहेते जो है नहीं। ग्ररु

## ग्रज्ञानी को भासता है।

४५२-ज्ञान ग्रौर सच्ची शिक्षा सबकी सब भीतर से निकलती है, पुस्तकों ग्रौर बाहरी मस्तिष्कों सेनहीं ।

४५३-प्रपने भ्राप को शरीर भ्रौर उसके अड़ोस-पड़ोस से ऊपर उठाश्रो, मन भ्रौर उसकी इच्छाश्रों से तथा संसार भ्रौर उसकी समितियों के ऊपर स्थित रहो।

४५४-सूर्य की ग्रोर ऐसे देखो जैसे दर्पण में ग्रपने ग्रापको देखते हो, द्वैत की गंध नहीं सर्वोच्च मेरी ग्रात्मा है। मैं वही हूं। प्रत्येक वस्तु, प्रत्येक प्राणो को ग्रपना ग्राप देखो।

४५५-एक वेदान्ती सूर्य के साथ अपना उसी प्रकार का सम्बन्ध समकता है, जैसे चन्द्रमा का सूर्य के साथ है। चन्द्रमा आप ही आप चमकता प्रतीत होता है। परन्तु सारी चमक सूर्य से आती है। इसी प्रकार सूर्य अपने प्रकाश से प्रज्वलित प्रतीत होता है, परन्तु वह प्रकाश उसे मुक्से प्राप्त होता है।

४५६-मैं ग्रोऽम् की उपासना नहीं करता, ग्रोऽम् ही मुभे जपता है।

४५७-सूर्यों का सूर्य मैं हूं, प्रकाशों का प्रकाश

मैं हूं, मैं राजाग्रों का राजा हूँ। बुरे विचारों ग्रौर साँसारिक इच्छाग्रों को मेरे सन्मुख ग्राने का ग्रधिकार नहीं। बड़े से बड़ा भी मैं हूं ग्रौर नीच से नीच भी मैं हूँ सब मैं मार्ग सुगम है।

४५८-भय, चिन्ता देचैनी से ऊपर उठो । तुम्हें ज्ञान का अनुभव होगा।

४५६-ग्रपने प्रति सच्चे ग्रौर निर्मल बनो । ग्रपने ग्रनुभव के ग्रनुसार जीवन बनाग्रो । ग्रपने ग्रनुभव से ग्रिधक प्रवीण ग्रौर कोई शिक्षक संसार में नहीं है ।

४६०-दूसरों को हित करने की चाल ही हमारे स्राकर्षण केन्द्र को हमसे बाहर खड़ा कर देती है।

४६१-चारों ग्रोर ग्रनन्त भविष्य सम्पूर्ण देश में केवल एक ही परमात्मा का ग्रस्तित्व है ग्रौर वह मेरा ग्रपना ग्राप है फिर डर किस का हो।

४६२—बुखार ग्राने पर मैं विकल नहीं होता, मित्रवत् उसका स्वागत करता हूं। ग्रोर उस समय ऐसे ग्राध्यात्मिक तत्व चमक उठते हैं, जो ग्रन्यथा कभी प्रकट नहीं हो सकते थे। हर एक दशा स्वास्थ्य रूप है।

४६३-नहीं, किसी जर्राह, वैद्य, किसी को मत बुलाग्रो। मेरे लिये मेरा दर्द ही पूर्णतः हर्ष है। ४६४-तुच्छ लाभों ग्रौर हानियों पर तुम्हारा ध्यान क्यों इतना जम जाय कि ग्रनन्त ग्रानन्द (ग्रात्मा से) ध्यान हट जाय ?

४६५-अपने आप में आनन्द प्राप्त करना कठिन है, पर उसे अन्यत्र प्राप्त करना तो असम्भव है। मैं हो नोचे, मैं ही पीछे, मैं ही सामने और मैं ही संसार का सब कुछ हूं। मैं ही पूर्णानन्द, एकरस, ज्ञानस्वरूप ब्रह्म हूं। अर्थात् सेवक भाव रहित अद्धैत आत्मा हूं।

४६६-जिस तरह मछिलयाँ जल राशि मैं ही रहती हैं। जिस तरह चिड़ियां वायुराशि में रहती है। उसी तरह तुम प्रकाश निधि में रहो, प्रकाश में ही रहो, चलो फिरो ग्रपना ग्रस्तित्व प्रकाश में ही रखो।

४६७-मैं संसार का प्रकाश हूँ। प्रकाश के रूप से मैं ही सब वस्तुग्रों में व्याप्त हूं। इन विचारों को निरन्तर ग्रापको ग्रपने सामने रखना चाहिये।

४६८-ऊँ ऊँ सारा विश्व मुभः में समाया हुग्रा है। सारो दुनियां मैं हूँ, मेरा ही रुधिर मांस है।

४६६-दो श्रौर तीन श्रनेकता मिथ्या है। द्वैत के लिये कोई स्थान नहीं, सदा एक है।

४७०-इस शरीर को ग्रपने पैरों से कुचल डालो, यह शरीर मैं नहीं हूं यह ग्रनुभव करो। ४७१-योग श्रेष्ठ के लिये शुभाशुभ बातें आतम-स्वरूप ही होने के कारण कभो क्लेश कारक नहीं होतीं।

४७२-इस तत्व के विषय में कुछ, भी भ्रम या भ्रान्ति नहीं है कि मैं ही समस्त शरीरों में निवास करता हूँ । ग्रौर सारा विश्व मुभमें निवास करता है।

विश्व ग्रौर हम बिल्कुल एक हैं ग्रौर एक दूसरे से मिले हुए हैं। सारा विश्व मेरा ही संकल्प है, मुक्त से भिन्न कुछ नहीं है।

४७३—ग्रपने शरीर के रोम रोम में ग्रो३म का उच्चारण करो। पहले धीरे धीरे प्रारम्भ करो, ध्विन पहले गले से निकलती है, फिर वक्षस्थल से फिर ग्रीर ग्रिधक नीचे से, यहां तक कि रीढ़ की हड़ी के नीचे से निकलने लगती है। बस विद्युत के धक्के से तुरन्त सुषुमा नाड़ी खुलती है। रोग मात्र के साथ कीटाणु भाग खड़े होते हैं।

४७४-''सब प्रकार के अत्याचारों का प्रारम्भ दयालुता से होता है'' यह कहावत इतनी सच्ची है कि उसकी सत्यता में सन्देह नहीं हो सकता।

४७५-जहाँ जहाँ ईर्ष्या-द्वेष प्रतिस्पर्द्धा श्रीर दल बन्दी के वशीभूत होकर भ्रपने 'समान' से संघर्ष करने में शक्ति का अपव्यय करने बदले 'समकान' से मैत्री स्थापित कर ली जाती है वहां 'असमान' के साथ संघर्ष में विजय सदा निश्चित है।

४७६ – जहां 'ग्रसमान' के साथ भो प्रेम का पोषण किया जाता है, वहां प्रकृति के साथ संघर्ष में विजय ग्रौर सफलता निश्चित हो जाती है। प्रकृति के तत्वों पर विजय पाना सहज हो जाता है।

४७७-प्रकृति के साथ संघर्ष करने का अर्थ है कि हम स्थूल जगत के स्तर पर भी उस परमतत्व का अनुभव करते हैं कि ''मैं हो सब की शासक आत्मा हूं''। संघर्ष तीन प्रकार का है:——(१) असमान से (२) समान से (३) प्रकृति के विरुद्ध।

४७८-दोष तभी दिखाई देते हैं जब प्रेम के ग्रभाव से हमारे लोचन पांडुरोग ग्रस्त रहते हैं।

४७६-यदि साधक अभ्यास के मार्ग में उसी प्रकार आगे बढ़ता चला जाए, जिस प्रकार उसने आरम्भ में उस मार्ग पर चलने के लिये पैर उठाया था, तो निश्चय ही आयुष्य सूर्य के अस्त होने से पहले ही और जीवन रूप दिन रहते ही सोऽहम् सिद्धि के स्थान तक अवश्य पहुंच जायगा।

४८०-लोग द्रुतगति से उन्नति क्यों नहीं करते,

क्योंकि बाहरी सम्मतियां, विचार धाराग्रों का बड़ा भारी बोभ हिमालय की तरह उनकी पीट पर लदा रहता है।

४८१-तुम्हारे चित्त में ऐसी शिरका (शराब) होनी चाहिए कि उसमें पड़ते हो दुनियाँ गल जाय। विश्व के गलते रहते रहने पर भी श्रात्मज्ञान की सार्व-भौमिक बारा में भी उसकी ज्योति सदा पारदर्शक रहती है। ठीक तरह से विचार करो. फिर चाहे श्रासमान गिरे या पृथ्वी फटे, तुम्हारी उन्नति का संगीतमय पथ बराबर खुला ही रहेगा। न कोई शत्रु कभी तुम्हें देखेगा श्रीर तुम उस स्थिति में शत्रु का ख्याल तक नहीं कर सकते।

४८२-न मेरा कोई शत्रु ग्रीर न मैं किसी का शत्रु। मैं विश्व कल्याण हूं। "मैं सब वस्तुग्रों में, सब देहीं में वतमान हूं। सब जन्तुग्रों में मैं वर्तमान हूं, मैं हो यह जगत हूं। सम्पूर्ण जगत ही मेरा शरीर है। जितने दिन एक भी परमार्गु शेष है उतने दिन मेरी मृत्यु की सम्भावना हो क्या है। कौन कहता है कि मेरी मृत्यु होगी", ऐसे ही समय निर्भीक ग्रवस्था ग्रा जाती है।

४८३-मैं तो सकल वस्तुग्रों का ज्ञाता स्वरूप हूं।

यह जगत एक भ्रखण्ड रूप है।

४८४–यदि तुम जगत का उपकार करना चाहते हो तो जगत के ऊपर दोषारोपण करना छोड़ दो । परमार्थतः जगत एक ग्रखण्ड स्वरूप है । तुम, मैं, सूर्य तारे, ये सभी एक जड़ समुद्र के विभिन्न म्रं कों के नाम मात्र हैं। यह सब एक ही अखण्ड जड़ राशि है। केवल नाम रूप से पृथक-२ है। उसके एक बिन्दु का नाम सूर्य है, एक का नाम चन्द्र, एक का तारा, एक का मनुष्य ग्रादि । यह जो भिन्न भिन्न नाम हैं भ्रमात्मक हैं। इसी जगत को एक दूसरे भाव से देखने पर यह एक विशाल चिन्ता समुद्र के समान प्रतीत होगा जिसका एक २ बिन्दु एक २ मन है। प्रत्येक व्यक्ति केवल एक २ मन है, तुम एक मन हो, मैं एक मन हूं इत्यादि । इसी जगत को ज्ञान की हिष्ट से देखने पर, ग्रथित् जब ग्राँखों पर से मोह का पर्दा हट जाता है, जब मन शुद्ध हो जाता है तब वही नित्य शुद्ध, अपरिणामी, अविनाशी, अखण्ड, पूर्ण स्वरूप पुरुष के रूप में प्रतोत होगा।

४८५-सबसे बड़ा मिथ्या ज्ञान यह है कि हम शरीर हैं जो न हम कभी थे न कभी हो सकते हैं। हम जगत के ईश्वर हैं। ४८६-पापी ग्रौर दुष्ट मनुष्य ही बाहर पाप देख पाता है। किन्तु साधु मनुष्य को उसका बोध नहीं होता। ग्रत्यन्त ग्रसाधु पुरुष इस जगत को नरक स्वरूप देखते हैं। मध्यम श्रोणी के लोग इसे स्वर्ग स्वरूप देखते हैं ग्रौर जो पूर्ण सिद्ध पुरुष हैं वे साक्षात भगवान के रूप में ही देखते हैं।

४८७-समस्त ब्रह्माण्ड एक चित्र के समान है। सभी वस्तुग्रों में ईश्वर बुद्धि करो। प्रत्येक कार्य में, प्रत्येक भाव में, प्रत्येक चिन्ता में ईश्वर पहले ही से स्थित है इसी प्रकार समभ कर हमें ग्रवश्य ही कार्य करते जाना होगा। इसी प्रकार करने पर कर्मफल तुमको लगेगा ही नहीं।

४८६-ग्रतएव बार बार ग्रसफल हो जाग्रो तो भी कोई हानि नहीं है, सहस्रों बार इस ग्रादर्श को हृदय में धारण करो, किन्तु सहस्र बार ग्रसफल होने पर भी फिर एक बार प्रयत्न करो। यदि सब वस्तुग्रों में इसको (ब्रह्म को) देखने में तुम सफल न हो तो कम से कम एक ऐसे व्यक्ति में कि जिसको तुम सबसे ग्रधिक प्रेम करते हो, उसका दर्शन करने की चेष्टा करो--इसी प्रकार तुम ग्रागे बढ़ सकते हो।

४८६-जो दुनियां भौर उसके भंभटों में सबसे

ग्रिधिक फंसे हुए हैं उन्हीं को वेदान्त की सबसे ग्रिधिक जरूरत है।

४६०-एक म्रविवाहित मनुष्य के लिये म्रात्मा-म्रनुभव उतना सहज नहीं है जितना विवाहित म्रीर पारिवारिक जीवन को यथार्थ रीति से पालन करने वाले मनुष्य के लिये।

४६१-जगत के पाप ग्रत्याचार की बात मत कहो। किन्तु तुम्हें जगत में ग्रब भी जो पाप देखना पड़ता है उसके लिये रोदन करो। ग्रपने लिये रोग्रो कि तुम्हें ग्रब भो सर्वत्र पाप देखना पड़ता है।

४६२-थकावट के सभी भ्रवसरों पर ऊँ का उच्चारण करो ऊँ, ऊँ।

४६३-'बहुधन त्याग दो' ग्रपना शब्द ज्ञान भूल जाग्रो, सबसे छोटे बन जाग्रो, ऐसा करने से मेरे समीप श्राश्रोगे।

४६४-यदि हम जान पायें कि इस आतमा के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है, और जो कुछ है सब स्वप्न मात्र है, तो इस जगत का दुःख दारिद्रय, पाप-पुण्य कुछ भी हमको चंचल कर नहीं सकेगा।

४६५-ग्राप से पृथक ईश्वर नहीं है, ग्राप से यथार्थतः जो ग्राप हो उससे श्रेष्ठतर ईश्वर कोई नहों है सब ईश्वर अथवा देवता आयकी तुलना में क्षुद्रत्तर हैं।

४६६-"हम नित्य मुक्त हैं" किसी काल में भी हम बंधे नहीं हैं। ग्रनन्त काल से हम इस जगत के ईश्वर हैं।

४६७—भला बुरा वही देखता है जिसके निजके भीतर भला बुरा होता है। दूसरे की देह को वही देखता है जो भ्रपने देह को समभता है।

४६८-ग्रतएव जगत में जो कुछ है, सबका हो पहले ग्रच्छा कहकर ध्यान करना होगा, क्योंकि वे उसी पूर्ण स्वरूप को ग्रिभव्यक्ति हैं।

४६६-ज्योंही हम भले बुरे की इन भ्रान्त धार-णाग्रों को छोड़ देंगे त्योंही यह स्वर्ग में परिणत होगी।

५००-मन में भय, ग्रशान्ति उद्वेग ग्रौर विषाद को स्थान मत दो। सदा शान्त, निर्भय ग्रौर प्रसन्न रहने का प्रयत्न करो।

५०१-यह जो कुछ प्रपंच है बिना हुग्रा ही भास रहा है। परमार्थ दिशयों को इसके प्रति ग्रादर नहीं होता। जाग्रत, स्वप्न, सुषुप्ति, इसी का नाम प्रपंच है। परमार्थ तत्व इसके सबसे विलक्षण, इसमें ग्रनुगत तथा इसका ग्रधिष्ठान श्रीर साक्षी है। प्रन्यह सारा लोकिक ग्रौर वैदिक व्यवहार ग्रविद्या का ही विषय है।

५०३-न प्रलय है, न उत्पत्ति है, न बद्ध है, न साधक है, न मुमुक्षु है ग्रौर न मुक्त ही है, यही पर-मार्थ है।

५०४-यदि तुमने अपने शरीर के लिये चैन श्रौर श्राराम चाहा, यदि विलासिता श्रौर इन्द्रियों के सुखों में तुमने अपना समय नष्ट किया तो तुम्हारी खैर नहीं है। तुम बराबर काम करने को नीति बरतो। सफलता का पहला सिद्धान्त है काम वा विश्रामहीन काम। यदि इस सिद्धान्त पर काम करें तो श्राप देखेंगे कि छोटा बनना जितना सहज है बड़ा बनना भी उतना ही सहज है।

५०५-काम में अपने तुच्छ अहंकार अर्थात् परि-छिन्नात्मा को भूल जाओ ओर दिलोजान से उस काम में लग जाओ, तुम सफल होगे। यदि तुम विचार कर रहे तो विचार ही बन जाओ तब तुम्हें सफलता होगी। यदि तुम काम में लगे तो स्वयं काम ही बन जाओ और सफलता का यही उपाय है।

५०६-भूतकाल पर बिना खिन्न हुए ग्रौर भविष्य की बिना चिन्ता किये जीवित वर्तमान में काम करो, यह भाव तुम्हें सब म्रवस्थाम्रों में प्रसन्न रखेगा। जो कुछ हमें प्राप्त है उसका सदुपयोग ही म्रिधक प्रकाश पाने का साधन है।

५०७-किसी वास्तविक ग्रौर उत्सुक कार्यकर्ता को एक ग्रावश्यक नियम के ग्रनुसार ग्रपने मार्ग में कहीं भी ग्रन्धेरी भूमि नहीं मिलती।

५०८-भावी सफलता के लिये ग्रशान्ति वा कालव्यग्रता प्रायः स्वयं ही ग्रसफलता का कारग होती है।

५०६—ज्योंही तुम सफलता की ग्रोर ग्रपनी पीठ फेरते हो, ज्योंही तुम परिणामों की चिन्ता त्याग देते हो, ज्योंही तुम ग्रपनी उद्योग शक्ति ग्रपने उपस्थित कर्त व्य पर एकाग्र करते हो त्योंही सफलता तुम्हारे साथ हो जाती है। ग्रतः सफलता को ग्रपना लक्ष्य न बनाग्रो तभी सफलता तुम्हें ढूंढेगी।

५१० - अपने प्रति होने वाले अन्याय को सहन करते हुए यदि अन्यायकर्ता को क्षमा कर दिया जाय तो द्वेष प्रेम में बदल जाता है।

५११-दृश्य का सम्बन्ध सुख दुःख में ग्राबद्ध करता है ग्रौर दृश्य से ग्रसंग होने पर किसी प्रकार का दुःख शेष नहीं रहता। ५१२-अपना निरीक्षरा ही वास्तविक सत्संग, स्वाध्याय और अध्ययन है। आत्म-निरीक्षरा के बिना कौई भी सद्ग्रन्थ तथा सद्गुरु से मिला प्रकाश अपने काम नहीं आता।

५१३-शरीर संसार रूपी सागर का एक बिन्दु मात्र है, ग्रतः शरीर रूपी बिन्दु को संसार रूपी सागर की सेवा में लगा देना ही शरीर का सर्वोत्तम सदुपयोग है।

५१४-कोई ऐसा दुःख है ही नहीं कि जिसका जन्म किसी न किसी प्रकार के सुख भोग से न हो।

५१५-सारा कार्य प्रकृति में हो रहा है। ग्रात्मा सदा निर्लेष है। सारे द्वन्द्व प्रकृति में हैं। घ्यान के समय यह भावना करना उचित है कि दुनियां में हमारा कोई दुश्मन नहीं, एक ही परम पिता परमात्मा की हम सब सन्तान हैं। उनसे ग्राया हूँ फिर उनमें मिलूंगा, व्यवहार के लिए हमको उसके साथ ऐसा बोलना पड़ा, हे सर्वेश्वर परमात्मा, मुभे क्षमा करो।

५१६-"मन को वश करने का उपाय।"

मन को समभना चाहिए नौकर ग्रीर मैं मनका प्रभु हूं। हम ग्रपने मनको नौकर समभ कर उपेक्षा करें तो थोड़े दिनों में मन वश में हो जाता है ग्रीर भी मन के चंचल भावों को न देख कर ग्रपने स्वरूप की ग्रोर शान्त होकर बैठें तो थोड़े दिनों के ग्रन्दर हो मन नष्ट हो जाता है। इस रूप से साधक ग्रपने ग्रानन्द स्वरूप में मग्न हो सकता है। ऐसे ही ध्यान के समय ग्रपना सारा मानसिक चिन्तन बाहर की समस्त सम्पत्ति ईश्वर चरणों में ग्रपंगा करके शान्त होकर बैठ जाय तो इससे हानि होती हो नहीं। ईश्वर तब तक समस्त सम्पत्ति देह, प्राग्ग ग्रौर मन की रक्षा करेंगे। ईश्वर ग्रपंगा बुद्धि से कभी हानि नहीं होती, ग्रपितु देह, प्राग्ग ग्रौर मन में एक नवजीवनी शक्ति का संचार होगा। जिससे तुम शान्ति ग्रौर ग्रानन्द से ग्रपनी ग्रौर विश्व की उन्नति करके सफल ग्रौर सार्थक जीवन बिता सकते हो।

५१७-यह नियम है कि भयभीत प्राणी ही दूसरों को भय देता है। भयरहित हुए बिना स्रभिन्नता स्रा नहीं सकतो। स्रभिन्नता के बिना वासनाम्रों का स्रन्त सम्भव नहीं है स्रौर निर्वासना के बिना निर्वेंरिता, समता मुदिता स्रादि दिव्यगुण उत्पन्न नहीं होते। जो बल दूसरों की निर्वलतास्रों को दूर नहीं कर सकता वह वास्तव में बल ही नहीं है।

५१८-जैसे बालक ग्रपनो परछाई विषे वैताल

किल्पकर भय को पाता है । परमार्थ से कुछ द्वैत नहीं सब संकल्प रचना है ।

५१६-जैसे स्वप्न विषे संकल्प करके दुःखी सुखी होता है तैसे जाग्रत में भी संकल्प से ही सुखी दुःखी होता है।

५२०-यद्यपि स्वप्न संसार ग्रौर जाग्रत जगत दोनों हो संकल्प गात्र हैं। तथापि स्वप्न संसार ज्ञात का सादि संकल्प ग्रर्थात् संकल्प है पीछे का ग्रौर जाग्रत ज्ञान ग्रर्थात् ईश्वर का ग्रादि संकल्प है।

५२१-ये पांचों भूत जो इन्द्रियों से बाहर दिख रहे हैं ये सबके सब मन के अन्दर है। न कोई सृष्टि है न स्रष्टा है सब आत्मा है बाकी सब भ्रम मात्र है।

५२२—स्वप्न के समय अकेला स्वप्न देखने वाला होता है श्रौर यह स्पष्ट है कि स्वप्न की आकृतियां स्वप्नकाल में स्वप्न देखने वाले से ही निकलती हैं श्रौर जिस प्रकार वह आकृतियां द्रष्टा स्वरूप से निकलती हैं उसी तरह उन आकृतियों का अन्तर और विभाग भी साक्षी स्वरूप से निकलता है। इसी कारण वह आकृतियां पृथक-पृथक दिखाई देती हैं।

५२३-बुद्धि तो नानात्व को सत्य जानती है भ्रौर

वेद नानात्व को मिथ्या ग्रीर नानात्वदर्शी को ग्रह त तत्व सिद्ध करता है।

५२४—सम्पूर्ण प्रपंच ग्रज्ञान जन्य है यह ज्ञान होने पर लीन हो जाता है। जैसे स्वप्नावस्था में एक ही स्वप्न का देखने वाला ग्रनेक रूपों को धारण करके किसी रूप से बद्ध ग्रौर किसी रूप से मुक्त होता है। वास्तव में स्वप्न के देखने वाले में बंधन ग्रौर मोक्ष ग्रसली नहीं है। तो भो ग्रविद्या ग्रावरण के दोष से वह ग्रपने ग्राप में वंध ग्रौर मुक्त बर्ताव करता है।

५२५-मैं सुषुष्ति ग्रवस्था में जिस प्रकार निर्विकार रहता हूं उसी प्रकार जाग्रत ग्रौर स्वष्न में भी निर्विकार रहता हूं। स्वष्न ग्रौर जाग्रदादि ग्रवस्था विषयादि के स्पर्श से मैं विकृत नहीं होता। क्या जाग्रत संसार ग्रौर क्या स्वष्न संसार मनोमात्र है वास्तविक ग्रथवा बाहर में स्थित नहीं है।

४२६-प्रसन्न चित्त उद्योगी कार्यकर्त्ता को प्रकृति हर प्रकार की सहायता का वचन देती है ।

५२७-मेरे विषे दुःख कोई नहीं क्योंकि मैं ग्रात्मा हूं। ग्रौर मेरे विषे ग्रहंकार भी नहीं तो ग्रहण त्याग किसका करूँ।

क्या जाग्रत संसार ग्रौर स्वप्न संसार मनोमात्र

है वास्तविक ग्रथवा बाहर में स्थित नहीं है।

५२८-यह सुषुप्ति ग्रवस्था वह ग्रवस्था है जिसमें वर्तमान काल का समस्त नानात्व का ग्रभाव हो जाता है। ग्रीर सच्ची एकता प्राप्त होती है।

प्रह-भय दूसरे से होता है। मनुष्य को चाहे भगवत् दर्शन हो जाय परन्तु तब तक वह अपने आपसे उसे (भगवत् ज्ञान या ईश्वर परमात्मा को) भिन्न जानता है भयभीत रहता है। श्रुति का अभिष्राय यह है कि अपने आप से किसी को भय नहीं होता।

> ५३०-इलोकार्द्धेन प्रवक्ष्यामि यदुक्तं ग्रन्थ कोटिभिः ब्रह्म सत्यं जगन्मिथ्या जीवो ब्रह्मौव नापरः ।

५३१-प्रत्येक समय प्रसन्त रहना सबसे बड़ा परमात्मा का स्मरण तथा उपासना है।

५३२-इन मूर्ख प्राणियों का अपना संकल्प ही इनको भय देता है और कोई नहीं। जब अज्ञान को छोड़कर विचार करता है कि मेरा ही संकल्प था और वही मुक्तको भ्रम में डाल रहा था। मेरे से भिन्न कुछ भी नहीं।

५३३ – जहां तक दृष्टि जातो है मैं सबका बाद-शाह हूं। ग्रौर मेरे स्वत्व पर कोई भगड़ने वाला नहीं। सब शाहों का शाह मैं मेरा शाह न कोय। सव देवों का देव मैं मेरा देव न काय।। डंडा कुल पर है मेरा, क्या सुलतान ग्रमीर। पत्ता मुफ विन ना हिले. ग्राँधी मेरी ग्रसीर।।

५३४-जब तक तुमको बाहर से चोर दिखाई देता है तुम्हारे भीतर चोर ग्रवश्य होगा। जब तक ग्रीर लोग ब्रह्म से भिन्न (ग्रयोग्य, खराब, सुधारने योग्य) दिखाई देते हैं, ऐ सुधार का बीड़ा उठाने वाले ग्रयनी चिकित्सा कर।

५३५—जिस ग्रोर मैं हिष्ट डालता हूं ग्रपना ही मुख देखता हूं। ग्रौर जिस किसी को देखता हूं ग्रपना ही शरीर देखता हूं। देश ग्रौर काल से मैं समस्त व्यिष्ट ग्रौर समिष्ट में भरपूर हूं ग्रौर जिस ग्रोर जाता हूँ ग्रपनी ही गली (निवास स्थान) पाता हूं।

५३६-जिसे संसार कहते हैं वह शोशे में केवल तेरे मुखमण्डल की छाया है।

५३७—िकसी प्रकार काल काटने मजदूर की तरह काम न करो। ग्रानन्द के लिए उपयोगी कसरत समभकर, सुख क्रीड़ा ग्रथवा मनोरंजक खेल समभकर कुलीन राजकुंवर की तरह करो। दबे हुए दिल से कदापि किसी काम को हाथ में न लो। ग्रनुभव करो कि महाराजे ग्रौर राष्ट्रपति तुम्हारे चाकर हैं।

५३८-भय ही एक मात्र भयंकर शत्रु है। इसलिये सब भयों को भाड़ में फेंक दो।

प्र३६-पिवत्र पुस्तकों ग्रीर उपदेशों ग्रथित् बेदों ग्रीर शास्त्रों में ईश्वर नहीं पिया जा सकता। ग्रपने शुद्ध हृदय रूयी वेद में देख क्योंिक इससे उत्तम पुस्तक कोई नहीं है।

५४०-वह ज्ञानी जो सारे संसार को अपना स्राप देखता है, प्रत्येक ब्यक्ति को ग्रपना स्वरूप समभता है। वह किससे ग्रप्रसन्न हो ? उसके लिये विक्षेप कहां ?

१४१-संसार में जितनो वस्तुयें प्रत्यक्ष में घबराने वाली मालूम होती हैं वास्तव में तेरी प्रफुल्लता ग्रौर ग्रानन्द के लिये प्रकृति के हाथ ने तैयार की हैं। उल्टा डरने से क्या लाभ ? तेरो ही मूर्खता तुभे चक्कर में डालती है नहीं तो तुभे कोई नीचा दिखाने वाला नहीं। यह पक्का निश्चय रख कि संसार तेरे किसी शत्रु का बनाया हुग्रा नहीं। वरन तेरे ही ग्रात्म देव का सारा विकास है। संसार का कोई भी पदार्थ तुभे वास्तव में दु:ख नहीं दे सकता है।

५४२-यदि सब कुछ स्वप्न ही है तो फिर चिन्तायें कैसी?

५४३-जो कुछ हमने सोचा था वह स्वयं गुलत

था। वह बचाव का उपाय ही विनाश हो जाने का कारण बनता है। ठीक यही हाल घबड़ाने वाले मनुष्यों का होना है।

५४४-प्रयत्न का त्याग करना मंजिल का पल्ला प्राप्त करना है ग्रथित मित्र लाभ की इच्छा ही बेचैनी रखती है। जब यह इच्छा दूर होती है तभी साक्षात्कार की प्राप्ति है। तू उस प्रयत्न से ग्रपने मार्ग को उल्टा दूर क्यों करता है। दूरदिशता मनुष्य को ग्रंधा बना देती है।

५४५-जिनको ग्राप भयानक घटनायें ग्रौर भयंकर चोटें ग्रनुमान किये बैठे हो, वह वास्तव में तो तुम्हारे प्रियतम ग्रात्मदेव ही की करतूतें हैं। सबकी सब डरावनी बातें ग्रौर प्राग्ग नाशक घटनायें रूप ग्रौर ग्राकार तो विष का रखती हैं मगर बनी हुई मिशरी की हैं।

५४६—स्वप्नावस्था में पुरुष वस्तुतः ग्राप ही ग्राप होता है किन्तु तमाशा यह है कि इधर तो श्रपने व्यिष्ट रूप से ग्रपने ग्रापको एक फकीर या ग्रमीर विद्यार्थी या मंत्री ग्रादि देखता है उधर ग्रपने समिष्ट रूप से सिंह, व्याझ, नदी, नगर उत्पन्न कर लेता है। जिनको उस समय ग्रपने ग्रापसे पृथक समभता है। जागी हुई हिष्ट से देखे तो स्वप्त में यह जिसको ग्रपना स्वीकार करता है वह भी इसी का ख्याल है ग्रौर जिनको ग्रपने से पृथक मानकर उनसे भय करता है, भयभीत हो जाता है वे भी इसी की सृष्टि है, ग्राप हो भेड़ है ग्रौर ग्राप ही भेड़िया। ठीक यही दशा जाग्रत ग्रवस्था में है।

५४७-जिसमें तू डरता है वह तू ही है। जिससे भयभोत होता है वह तू ही है। ग्रपने ही तेज ग्रौर प्रताप से भयभीत मत हो। सब तेरे ही प्रकाश हैं। उससे मत डर, निधड़क हो जा।

५४८-जो कुछ देखने सुनने में स्राता है केवल ख्याल ही ख्याल हैं।

५४६-जिस जगह तेरी आँख पड़े, उसको तू मेरे श्रातिरिक्त मत जान मैं वही हूं। मैं वही हूं। मैं वही हूं।

५५०-वेदान्त का यह अनुशासन है कि नीच, शत्रु, पाषागा हृदय, पिशाच कोई है ही नहीं, मेरा पिवत्र स्वरूप ही समस्त रूपों में प्रति समय शोभाय-मान है। अपने आपका कोई अनिष्ट नहीं करता, अतः मेरा अनिष्ट करने वाला कौन है। सब मेरे शरीर हैं, मेरे अपने आप से अवश्य मुक्तको हानि का भय नहीं। बाहरी विरोध वास्तविक नहीं केवल देखने मात्र है।

५५१-मैं इस ग्रनन्त सृष्टि का पिता, माता, पितामह ग्रौर रक्षक हूँ। ज्ञान ग्रौर पिवत्रता का परि-णाम हूँ या जानने योग्य ग्रौर शुद्ध करने वाला जो ग्रोम है वह मैं हूं।

५५२-यह सब चर ग्रचर रूपी हैत तभी तक हैं जब तक मन देखने वाला बना है, मन के शान्त हुए हैत की गंध शेष नहीं रहती।

५५३-यह पंच भूत तुम्हारे बनाये हुए हैं। भिभक ग्रौर भय को दूर कर दो।

५५४-सुषुप्ति तुम्हारी मुक्कें कसकर, हांथ पांव वांधकर यह पाठ नित्य पढ़ाती है कि देश, काल, वस्तु सत्य नहीं, सत्य नहीं, केवल देखने मात्र हैं दिखावटी हैं मत डरो। (भय, शोक, चिन्ता सत्य नहीं सत्य नहीं केवल देखने मात्र हैं मत डरो)।

५५५-यदि स्वप्न ग्रौर सुषुप्ति के ग्रनुभव को भी जाग कर कह देते हो कि यह भूठ है तो जाग्रत के ग्रनुभव को भी भूठ कह देना ग्रावश्यक है क्योंकि स्वप्न ग्रौर सुषुप्ति के विश्वास से यह भी उड़ जाता है।

४४६-यदि तू उसके ग्रतिरिक्त है उसकी ग्रोर से ग्रांख सी ले (बन्द कर ले)। ५५७-जो कुछ भलाई स्रौर बुराई हिष्टगोचर होती है वह सब ईश्वर का स्वरूप है।

१५८—जैसे एक धागे में उत्तम, मध्यम ग्रौर किनष्ठ प्रकार के फूल गुथे हुए हैं, वैसे सब में समाने वाले (श्रात्मा) में उत्तम, मध्यम श्रौर किनष्ठ शरीर पिरोये हुए हैं। जैसे फूलों की उत्तमता, श्रौर मध्यमता श्रौर किनष्ठता तार पर कुछ प्रभाव नहीं डालती वैसे शरीरों का उत्तम, मध्यम ग्रौर किनष्ठपन मुभ सर्व—व्यापक ग्रात्मा का तिनक भी बिगाड़ नहीं कर सकता। जैसे उन समस्त फूलों के नष्ट हो जाने पर तार को कुछ हानि नहीं, वैसे ही शरीरों के नाश हो जाने से मुभ सर्वगत ग्रात्मा को तिनक भी क्षति नहीं पहुंचती।

४४६-राम रहीम सब तेरे बन्दे (सेवक) हैं तुभसे बड़ा कोई नहीं है। इस लिए तू अपने आप को ईश्वर निश्चय कर।

५६०-बादल, हवा, चन्द्रमा, सूर्य ग्रौर ग्राकाश सब तेरे काम के लिए हैं ताकि तू रोटी प्राप्त करे किन्तु उसको गफलत (प्रमाद) से न खाये। ये सब तेरे लिये चक्कर लगा रहे हैं, ग्रौर तेरे ग्राज्ञाकारी (गुलाम) हैं। ५६१-उच्च स्वर से कहता हूं कि मैं खुदा हूँ ग्रौर तेजों का तेज स्वरूप ग्रात्मा इस सूर्य ग्रौर चन्द्र को प्रकाश दान करता है वह मैं हूं।

५६२-ग्राप ही समस्त वस्तुग्रों को ग्रानन्दमय बनाना ग्रौर ग्राप ही मूढ़ की तरह उनका पीछा करना।

५६३-जीविका की चिन्ता, प्रणियनी सुन्दिरयों का श्रवण-मनन एवं लोगों का दुःखमय स्मरण यदि तू ग्रपने निजस्वरूप का ही प्रेमी होवे तो सब मिट जाय।

४६४-क्या फकोर, क्या ग्रमीर, क्या छोटा, क्या बड़ा, क्या कैदी, क्या राजमंत्री सब एक ही हैं।

४६५-संसार मुभ से पहले न था ग्रौर यह मेरा ही बनाया हुग्रा है।

५६६-मैं ही स्वयं कहता हूँ ग्रौर मैं ही सुनता हूँ, मेरे सिवाय दोनों लोकों में कोई नहीं है।

५६७—शागिर्द हैं तो हम हैं उस्ताद हैं तो हम हैं, हमारे स्वरूप की एकता में कभी श्रन्तर नहीं त्रा सकता। सागर में लाखों तरंगें होने दो, सागर की एकता में श्रन्तर नहीं ग्रा सकता।

४६८-बेगाना गर नजर पड़े, तू ग्राशना को देख। बंदा गर ग्राये सामने, तो भी खुदाको देख॥

(ग्रजनबो, पराया का मित्र, सखा, ग्रपना बनाना ग्रौर बदे (जीव) का खुदा बन जाना भी ग्रवश्य निश्चित हो जायगा)।

१६६-न नक्शे दुई दिल से मिटा दूं तो सही।

मखलूक को खालिक न बना दूं तो सही।

कतरा न अनल बहर कहे तो कहना।

श्राविद से न मादूद बनादूं तो सही॥

१७०-हंसमुख रहना मोतियों का कोष दे देने से
भी अच्छा है।

५७१-संसार बुरा कहता है तो संसार पागल है किन्तु मैं निष्कलंक हूं।

५७२-भयानक शत्रु के शरीर में मैं ही स्थित हूं, मैं ही शत्रु हिष्टिगोचर होता हूं, मैं ही शत्रु हूं मैं ही शत्रु हूं। शत्रु उड़ गये। ज्ञान के गोले ने शत्रु उड़ा दिया। मैं ही मैं हूं, एकमेवाद्वितीयम हूं।

५७३-जिस वस्तु का हमारी इन्द्रियों का ज्ञान है उसके त्याग से मन का नाश होता हैं।

५७४-सिंह की गर्जन, नरसिंह की ललकार, तलवार के जौहर, सर्प की फुफकार, तपस्वी की धमकी श्रौर न्यायाधीश की फटकार सब तेरे ही प्रकाश हैं। तू उनसे भयभीत क्यों होता है। श्रसमंजस में क्यों पड़ता है ? ''घर की बिल्ली घर को म्याऊं'' वाला हिसाब बनाने की ग्राज्ञा क्यों दे रहा है

५७५-प्यारे ! जरा अपने आपे में आकर देखो । भय कैसा ? बला का क्या काम ? विपत्ति का क्या काम ? शोक और क्रोध, दु:ख और पीड़ा का क्या प्रयोजन ? आत्मानन्द वाले को भय और आशंका कैसी ?

५७६-मेरे प्यारे ! अपनी खोई हुई आतमा को एक बेर पा लो, धरती और आकाश में शासक तुम्हीं हो।

५७७-जब तक ग्रविद्या दूर न होगी, तब तक चोरी-जारी, जुआ, मद्यपान आदि कभी बन्द न होंगे। लाख यत्न भले करो।

न मारा ग्रापको जो खाक हो ग्रक्सीर बन जाता। ग्रगर पारे को ऐ ग्रक्सीरगर मारा तो क्या मारा॥

५७ ८ -- यार को हमने जा बजा देखा।

कहीं बंदा कहीं खुदा देखा।।

सूरते गुल में खिलखिला के हंसा।

शक्ले बुलबुल में चहचहा देखा॥

कहीं है बादशाह-तख्तो नशीं।

कहीं कासा लिये गदा देखा॥

कहीं ग्राविद वना कहीं जाहिद।

कहीं रिंदों का पेशवा देखा॥
करके दावा कहीं ग्रनलहक का।

बरसरे-दार वह खिंचा देखा॥
देखता ग्राप है सुने है ग्राप।

न कोई उसके मासिवा देखा॥
विलक यह बोलना भी तकल्लुफ है।

हमने उसको सुना है या देखा॥
५७६-इस ज्ञान के किंठन मार्ग पर चलते समय
तुभे जब भारी कष्ट ग्रौर दुःख सामने ग्रावें तो उनमें
तू सुख समभ क्योंकि इस मार्ग में नित्यानन्द दिलाने
वाले होते हैं ग्रौर इन चोटों ग्रौर दुःखों से किसी
प्रकार साहस हीन मत हो वरन ग्रागे बढ़ता चल ग्रौर
जब तक त् ग्रपने सत्य स्वरूप को भंनी भाँति न जान
ले, कदापि मत टहर

प्रव-भलाई बुराई दोनों को छोड़ दें श्रौर श्रन्त को श्रपनी स्वरूप की श्रोर से ऐ सत्यस्वरूप तू श्रा।

५८१-किसी भी भय को ग्रपने पास मत फटकने दो । समस्त भय ग्रौर चिन्तायें इच्छाग्रों का परिणाम है।

५८२-तुम स्वयं ही ग्रपने सामने भूतों, प्रेतों,

शत्रुश्रों, मित्रों, पड़ोसियों, भीलों, निदयों ग्रौर पहाड़ों के रूप में प्रकट होते हो । वास्तव में तुम्हीं ग्रात्मा हो । तुम्हीं नाम रूपात्मक ग्रनात्मा भी । हर एक चीज तुम हो, भूत, प्रेत, देवता ग्रौर देवदूत, पापी ग्रौर महात्मा सब तुम्हीं हो ।

प्रदश्नस्वप्नावस्था में तुम एक भेड़िया देखते हो ग्रीर डरते हो कि भेड़िया तुम्हें खा जायेगा। तुम डर जाते हो, किन्तु जिसे तुम देखते हो वह भेड़िया नहीं है, वह तुम खुद ही हो। ग्रतः जाग्रतावस्था में भी मित्र ग्रथवा शत्रु तुम्हीं हो। तुम्हारा घोर से घोर शत्रु है वह तुम हो, दूसरा कोई नहीं। पृथकता, भिन्नता के इस विचार को ग्रपने हृदय से दूर कर दो। मित्र या शत्रु का रूप तुम्हारा कोरा स्वप्न है।

४८४-भय से ग्रपने मस्तिष्कों को क्यों पस्त करते हो ग्रौर प्रार्थनाग्रों में क्यों ग्रपनी शक्तियों को खपाते हो, दिलेरी से निकल पड़ो। निर्भय होकर उच्च स्वर से पुकारो ''ग्रहं ब्रह्मास्मि, ग्रहं ब्रह्मास्मि''।

४८५-सारा संसार तुम्हारे ग्रन्द है। बाहर में कुछ नहीं है।

४८६-सड़क पर जाते हुए जब किसी मनुष्य को तुम देखो जो प्रतिष्ठित हो चाहे इंगलैंड का सम्राट हो, चाहे रूस का जार, चाहे यूनाइटेड स्टेट का प्रेजिडैन्ट हो तो किसी तरह की ईर्ष्या या भय का विचार अपने मन में न आने दो। उसकी शाहाना नजर को अपनी ही हिष्ट समभकर मजे लूटो—मैं यही हूं अन्य कोई नहीं। जब तुम ऐसा अनुभव करने को चेष्टा करोगे, तब तुम्हारा अपना अनुभव यह सच्चा सिद्ध कर देगा कि सब एक है।

५८७-स्थावर ग्रौर जंगम जगत सब मेरे मुख में है। सब हश्य नाम ग्रौर रूपमय हैं।

प्रवन्नाहे पृथ्वी ग्रपना गुण (गंध) छोड़ दे, जल ग्रपना गुण (रस) छोड़ दे, तेज ग्रपना गुण (रूप) छोड़ दे, वायु ग्रपना गुण (स्पर्श) छोड़ दे, ग्राग्न ग्रपनी उष्णता छोड़ दे, ग्राकाश ग्रपने धर्म (शब्द) को छोड़ दे। चन्द्र ग्रपनी शीतलता को छोड़ दे, धर्मराज (यमराज) धर्म (न्याय) छोड़ दे, किन्तु मैं सत्यता को कदापि नहीं छोड़ूंगा। जो एक बार मेरी स्रमक्ष में ग्रा जाय कि यह सत्य है उस पर ग्रवश्य चलूंगा। चाहे सारी सृष्टि विरुद्ध हो जाय। परवाह नहीं।

४८६-वह ज्ञानी जो सारे संसार की श्रपना श्राप देखता है, प्रत्येक व्यक्ति को श्रपना स्वरूप समभता है । वह किससे अप्रसन्न हो ? उसके लिये विक्षेप कहां ?

५६० — यदि हमारा मन ईष्या-द्वेष से बिल्कुल रहित और शुद्ध हो, तो संसार की कोई वस्तु हमें हानि नहीं पहुंचा सकती। शान्ति और ग्रानन्द से भरे हुए सच्चे महात्माओं के निकट क्रोधमूर्ति मनुष्य भी पानी पानी हो जाते हैं। जंगल के भेड़िये, सिंह ग्रादि उन्हें देख प्रेम विह्वल हो जाते हैं। सांप बिच्छू ग्रादि ग्रपने दुष्ट स्वभाव को भूल जाते हैं।

५६१-वास्तिविक दिष्ट से व्यक्तित्व (जीव) तेरी माया का व्यष्टि रूप है ग्रीर सारा संसार तेरी ही माया का समिष्ट रूप है। जब यही मामला है तो जिनसे सामना पड़े वे तेरे ही स्वरूप हैं, तेरा ही प्रकाश है।

५६२-सब शरीर मेरे हैं, मेरे ग्रपने ग्रापसे ग्रवश्य मुक्तको हानि का भय नहीं । बाहरी, विरोध वास्तविक नहीं केवल देखने मात्र है । इसी प्रकार मनुष्यों के पारस्परिक भेद भी केवल दिखाई ही देते हैं वस्तुतः हैं ही नहीं ।

५६३-जो कुछ दिष्टगोचर होता है, यह तुम्हारा स्याल है सहित उसके भूत स्रोर भविष्य के। ५६४—स्वप्नावस्था की वस्तुयें उसी समय उत्पन्न होकर हिष्टगोचर होने लगती हैं, पर स्वप्न देखने वाले को ऐसा भान होता है कि मेरी उत्पत्ति से वे पहले की हैं, यद्यपि वे उसी समय उत्पन्न होती है, पर भ्रान्ति से ऐसा समभा जाता है कि पहले पैदा हुई थीं। ठीक इसी प्रकार जाग्रत ग्रबस्था के समान ग्रौर उनका ज्ञान भी दोनों एक ही समय उत्पन्न होते हैं, किन्तु ग्रविद्या के जोर से उन वस्तुग्रों के सम्बन्ध में यह ख्याल भी साथ ही होता है कि इन वस्तुग्रों की थिरता है ग्रथांत् यह ख्याल कि ये बस्तुयें वे ही हैं जो पहले देखी थीं।

प्रध्-ऐ ब्रह्म ज्ञान के उत्तराधिकारियो ! तुम

त्रपने ही भ्रम की कौल से मत जकड़े जाग्रो । तुम्हें
कोई खींचने वाला नहीं । ये पंचभूत तुम्हारे बनाये

हुए हैं । भिभक ग्रौर भय को दूर कर दो ।

प्र६-जैसे स्वप्न में इस 'मैं' के भीतर इघर एक व्यक्ति भिक्षुक या सम्राट बन जाता है। (व्यिष्टि) उधर देश, मैदान, पर्वत, ग्रौर नदी उपस्थित हो जाती हैं (समष्टि) वैसे ही जाग्रत में इस एक 'मैं' के भीतर इधर एक व्यक्तिपन प्रकट हो जाता है, उधर सारा संसार प्रकट हो जाता है। इधर देश काल, वस्तु एक व्यक्तिमात्र के भीतर (मस्तिष्क में) उग पड़ते हैं, उधर संसार भर में मौजूद हो जाते हैं।

प्र७-स्बप्न में यदि ग्राप सिंह से दब जाते हो तो क्या सिंह ग्रापका स्वप्न विचार नहीं था? इधर ग्रधीन (दबा हुग्रा) शरीर ग्रापका ख्याल था, उधर ग्राप्रकाशी सिंह ग्रापका स्वप्न था। वस्तुतः ग्रापके ग्रपने ग्राप में सब कौतुक कल्पित है। जागो, ग्रपने ग्राप में तुम्हीं सर्वशक्तिमान शुद्ध चेतन देश काल के कर्त्ता-हर्त्ता हो।

५६ द — यह एक छोटा शरीर है इसको तू कहता है ''मेरा है'' यदि तुभे इसके ग्रंगों ग्रौर नाड़ी नसों का पूरा पूरा तत्वज्ञान हो, तो भी तेरा है। चाहे पूरा ज्ञान न भी प्राप्त हो तो भी तेरा है। इसमें तुभे कुछ संशय नहीं। वैसे ही समस्त संसार चाहे तुभे एक गांव की भी पूरी जानकारी न हो तिस पर भी तेरा है। तेरे राजराजेश्वर होने में कुछ भी संशय नहीं।

५६६-मैं विशुद्ध हूँ, विमुक्त हूं, पूर्ण ग्राकाश से भी बढ़कर पूर्णतम । सर्वव्यापक हूं । ग्रसंख्य ब्रह्माण्ड मुक्त में पड़ें मैं ग्रसंस्पर्श्य हूं मेरा स्वरूप निर्णित है । ६००-मुक्ते दुःख से कोई भय नहीं है । मुक्ते समय की जरा भी चिन्ता नहीं । ग्रात्मानन्द वाले को भय ग्रौर ग्राशंका कैसी ?

६०१-संसार भरके, विज्ञान तत्वज्ञान, काव्य ग्रौर गिएत तेरे ग्रात्मा से निकले हैं ग्रौर निकलते रहेंगे।

६०२-ऐ खुदा के ढूंढ़ने वालो ! तुमने अपनी खोज से खुदा को लुप्त कर दिया है भ्रौर उन (प्रयत्न रूपी) लहरों में तुमने उस समुद्र (ग्रनन्त सामर्थ्य) को छूपा दिया है।

६०३-जिसको हम बुरी समभते हैं वह भला ही है तो क्रोध किस बात का ? ऊं ऊं ऊं।

६०४—नीचे ऊपर जिस जगह मैं देखता हूं, दोनों संसार (लोक परलोक) के भीतर मैं केवल ग्रद्धैत तत्व के ग्रौर कुछ नहीं देखता हूं। यदि मैं ही मैं हूँ तो क्रोध किस पर, रुष्टता कैसी ?

६०५-सब द्वन्द्व भावों को त्याग दिया यथा जन्म, मरण, हर्ष, शोक, मान ग्रपमान, निन्दा, स्तुति, सुख दु:ख सबको त्याग दिया।

६०६-जैसे स्वप्न विषे जन्म मरण ग्राना जाना देखता है परन्तु मिथ्या है तैसे जाग्रत क्रिया भी सर्व मिथ्या है। ६०७-सिर पर ग्राकाश फट पड़े या बिजली गिर पड़े तो भी भयभीत मत हो।

६०८-दुःखों से डरना रस्सो को सांप समभकर डरने के बराबर है।

६०६-परमात्मा की शान्ति भंग करने की भला किसमें सामर्थ है। यदि ग्राप सचमुच परमेश्वर हैं तो सारा संसार भो उल्टा होकर टंग जाय ग्रापकी शांति कभी भंग नहीं हो सकती।

६१०-ऐ प्यारे ! जिसे ग्राप जाग्रत समभ रहे हो वह तो घोर सुषुप्ति है ।

६११—यदि स्वप्न में चित्ताकर्षक घटनायें उप-स्थित हैं तो तेरे विचार हैं। यदि भयावने रूप विद्यमान हैं तो तेरी करतूत हैं। वैसे हो संसार में चाहे मन भावती घटनायें हों, चाहे विपत्तियां ग्रौर ग्राफतें हों सब तेरी ही बनाई हुई हैं।

६१२-जैसे स्वप्न विषे द्वैत कलना होती हैं सो असत् हैं तैसे यह जाग्रत द्वैत भी असत् है।

६१३-जैसे स्वप्न विषे ग्रपना ग्राप ही द्वैत रूप हो भासता है ग्ररु राग द्वेष उपजता है, जब जागता है तब सब ग्रात्मारूप हो जाता है।

६१४-वेदान्ती दुनियां में हरएक वस्तु को ग्रपनी

ही रचना के समान भोगता है।

६१५-धर्मात्मा वही है जो हृदय को हिला देने वाले ग्रवसरों पर चित्त को वश में रखे, शोक ग्रौर क्रोध को प्रवेश न पाने दे।

> ६१६-बिगड़े तब जब होय कुछ गिगड़न वाली शय।

> > त्रकाल ग्रछेद्य ग्रभंग को कौन शक्स का भय।।

> > कौन शकस का भय बुद्धि यह जिसने पाई। तिसके ढिग दिलगीरी, नहीं कदाचित् ग्राई।।

६१७-काटने मारने वाला भी श्रपना ही श्रंग है। भय मात्र हमारी कल्पना की उपज है।

६१८—जैसे स्वप्न विषे चेष्टा होती है सो पास बैठे को नहीं भासती ताते है नहीं। जो कुछ हैत भासता है सो भ्रम मात्र है। जो कुछ हुग्रा होता तो ज्ञानी को भी प्रत्यक्ष होता सो ज्ञान काल विषे नहीं भासता ताते भ्रम मात्र है।

६१६-जैसे स्वप्त विषे द्रष्टा ही दृश्य रूप होता है। तैसे जाग्रत दृश्यरूप होकर ग्रात्मा ही स्थित है। ६२०-समस्त शरीर मैं स्वयं हूं या सब मेरा श्रपना श्राप है तो फिर मैं क्यों न श्रपनी ही भांति सबसे प्रीति करूँ ? सब शरोर मेरे हैं केवल एक शरीर को श्रपना मानना भूठ बोलना है।

६२१-मैं स्वयं ही कहता हूँ ग्रौर मैं हो सुनता हूं मेरे सिवाय दोनों लोकों में कोई नहीं है।

६२२-जैसे स्वप्न विषे जगत भासता है सो सब ग्राकाश रूप होता है, परन्तु निद्रा दोष करिके पिंडा-कार भासता है मैं तुम शब्द कोई नहीं।

६२३-ग्रविश्वास ग्रौर धोखे भरा हुग्रा संसार वास्तविक सदाचारी सत्यनिष्ठ साधक का कुछ भो बुरा नहीं कर सकता।

६२४-सच्चा वैराग तो संसार के इस दीखने वाले स्वरूप का सर्वथा ग्रभाव ग्रौर उसकी जगह परमात्मा का नित्यभाव प्रतीत होने में है।

६२५-सुषुप्ति अवस्था में भी जगत से हमारा सम्बन्ध छूट जाता है। जागे तो जगत, नहीं तो कुछ भी नहीं।

६२६-सब जगत परमात्मा में है। परमात्मा मुभ में है तो महात्मा बड़ा हुग्रा परमात्मा से।

६२७-जो वृत्ति ग्रात्मस्वरूप में लय होतो हैं, उसे सत्संग, स्वाध्याय या ग्रन्य किसी भी काम के लिये बाहर नहीं निकालना चाहिये।

६२८-ग्रज्ञानियों को जो वस्तु जगतरूप दीखती है वही ज्ञानी को ब्रह्मरूप दिखाई देती है।

> ६२६-जिधर देखता हूं, जहाँ जहाँ देखता हूं। मैं ग्रपनी ही ताव ग्रौर शाँदेखता हूँ।

६३०-जो सत्य मार्ग पर विचरण करता है उसका कोई भी बाल बांका नहीं कर सकता।

६३१-जो ग्राने वाले कल की चिन्ता किये बिना प्रभु में रत रहता है वहीं सहनशील है।

६३२-जबिक मनुष्य देवदार, चीड ग्रादि के कानन में अपने आप को उनसे अलग समभता हुआ निर्द्धन्द्व विचरता है उसी प्रकार जब वह व्यक्ति शहरों की हलचल में निर्द्धन्द्व घूमता है। जो अपने आप शरीर के साथ तादातम न होता हुआ अपने शरीर को उस जगल का केवल एक पेड़ समभ लेता है। उसके लिये सारो सृष्टि आनन्द का उद्यान बन जाता है।

६३३-सोने से पहले जब ग्राख बन्द होने लगे, दोपहर हो रात्रि हो, तब ग्रपने मन में ऐसा निश्चय करो कि तुम ग्रपने जागने पर वेदान्त की सत्य की साक्षात मूर्ति के रूप में प्रकट होंगे। जब तुम जागे। तब ग्रन्य कोई काम करने के पहले ग्रपने ग्रन्त:करण में पुन: उस संकल्य का चित्र खींचो जो सोने के पहले किया था। जब भी सम्भव हो मन ही मन या जोर से श्रोंम श्रोंम गाग्रो श्रीर गुनगुनाश्रो।

६३४—ग्रशुभ का विरोध न करो । सदा शान्त रहो ग्रौर जो कुछ सामने से ग्रावे प्रसन्नता से उसका स्वागत करो । फिर वह चाहे तुम्हारी इच्छा की धारा के विपरीत ही क्यों न जाये । फिर तुम देखोगे कि प्रत्यक्ष बुराई भलाई में बदल जाती है ।

६३५-ग्रपने ग्रापको सदैव पूर्ण शान्त ग्रौर ग्रानंद मग्न रखो । चाहे जैसी घटना हो उसमें व्याघात नहीं होना चाहिये । भूख प्यास, रोग दु:ख, ग्रपमान, लज्जा ग्रौर मृत्यु । सदैव प्रसन्नचित्त ग्रौर शान्त रहो, क्योंकि तुम तो परमात्मा हो, परम तत्व हो ।

६३६-यदि तुम ग्रपनी वास्तविक ग्रात्मा के राजसिंहासन पर बैठने के लिये तत्पर हो जाग्रो तो संसार, उसके निवासी, उसके सम्बन्ध सभी कुछ न जाने कहां लोप हो जायेंगे।

६३७-पृथ्वी पर के सभी पदार्थों से एकदम राग तोड़ दो, याने पृथ्वी से ही राग हटा दो। (सम्पूर्ण पृथ्वी से ही राग हटा दो।)

६३८-जो भ्रपने प्राणों की रक्षा करेगा वह उनसे हाथ घो बैठेगा। जो प्राणों को उत्सर्ग करेगा वह ग्रमर हो जायगा।

६३६-जब तक मनुष्य चिन्ताओं और आमाद की भावनाओं से उद्विग्न रहता है इच्छाओं और कामनाओं का भूत उसे चैन नहीं लेने देता, तब तक बुद्धि का चमत्कार प्रकट नहीं होता, वह सांकल से जकड़ी हुई हिलडुल नहीं सकती। चिन्ताओं और काम-नाओं के शान्त होने पर ही उस स्वतंत्र वायु मंडल का जन्म होता है, जिसमें बुद्धि को खिलने का अवसर मिलता है। पंच भौतिक बंधन कट जाते हैं और शुद्ध आत्मा अपने प्रकाश में चमकने लगता है।

६४६-ग्रो दंड की भीति से डरने वाले ग्रभियुक्त ! यदि तू उस समय भी जब न्यायाधीश ग्रपने ग्रासन से तुभे दिण्डत करने वाला है, केवल एक क्षरण के लिये उस परमानन्द में डूब जाय तो न्यायाधीश ग्रपना निर्णिय भूले बिना नहीं रह सकता, फिर लिखेगा वही जो परमात्मा के साथ तेरी नूतन स्थित के ग्रनुक्ल होगा।

६४१-दुः खी मनुष्य को चुपचाप ग्रपना दुः खं भोग लेना चाहिए। बाहर धुग्रां उड़ाने से क्या लाभ ? भीतर ही भीतर जब तक धुग्रां प्रकाश में परिगत न हो जाय तब तक किसी से कुछ कहना सुनना व्यर्थ है, ग्रौर धुएं के वाद ग्रग्नि ग्रवश्य जल उठेगी यह प्रकृति का नियम है।

६४२-सुदृढ़ अचल संकल्प शक्ति के आगे बाधायें ऐसे भागती हैं जैसे आधी के आगे बादल।

६४३-भय को हृदय में स्थान मत दां। भूतकाल के पीछे मत उदास हो, भविष्य की चिन्ता मत करो— वर्तमान में, प्रत्यक्ष वर्तमान में काम करो, इस प्रकार की भावना तुम्हें हर एक परिस्थिति में प्रसन्न रखेगी।

६४४-मेरे पहले था ही नहीं कहीं जगत । वह सब मेरी सृष्टि है।

६४५-तुम सदैव भीतर का ध्यान रखो। पहले हम भीतर गिरते हैं ग्रौर फिर बाहर। बाह्य पतन तो केवल परिणाम है।

६४६-बुराई का प्रतिरोध न करो | दाता के उत्साह के साथ सभी घटनाश्रों का स्वागत करो । महान ग्रात्मायें कभी, कदापि ग्रस्थिर चित्त नहीं होतीं ।

६४७—यह सदा ध्यान रहे कि हर समय सदा शान्त, स्थिर ग्रौर ग्रात्मनिष्ठ रहना तुम्हारा सर्व प्रथम कर्तब्य है। ऊपर से जो बातें तुम्हें बाधा ग्रौर विलम्ब डालने वाली प्रतीत होती हैं वे वास्तव में तुम्हारी ग्रान्तरिक शक्ति ग्रौर पत्रित्रता को बढ़ाने वाली हैं।

६४८—स्वर्ग का साम्राज्य केवल तुम्हारे ग्रन्तस्तल में है। पुस्तकों में, मन्दिरों में, पीर पैगम्बरों ग्रौर महात्माग्रों में ग्रानन्द की खोज करना व्यर्थ है, बिल्कुल व्यर्थ है।

६४६-शुद्ध श्रात्मा को. जिसने सम्पत्ति का भाव ग्रौर इच्छा की लालमा हृदय से दूर कर दी है, ऐसी शुद्ध ग्रात्मा को भय, संकट ग्रथवा कठिनाई की ग्राशंका कैसे हो सकती है।

६५०-हमारे वक्षस्थल में 'मैं' का घुन लगा हुआ है। उसे परे फेंक दो श्रौर सारा संसार तुम्हारे सामने नत मस्तक होगा।

> ६५१-शक्ले इंसां में खुदा था मुभे मालूम न था। हक से नाहक मैं जुदा था, मुभे मालूम न था।।

६५२-कह रहा है ग्रासमां यह समां कुछ भी नहीं। रोती है शबनम कि नैरगे जहाँ कुछ भी नहीं।१। जिनके महलों में हजारों रंग के फानूस थे। भाड़ उनको कब पर है ग्रौर निशां कुछ भी नहीं॥२॥

जिनकी नौबत की सदा से गूंजते थे ग्रासमां।

दम बखुद है कब्र में ग्रब हूं न हां कुछ भी नहीं ॥३॥

तख्त वालों का पता देते हैं तख्ते गौर के। खोज मिलता तक नहीं वादे ग्रजां कुछ भी नहीं॥४॥

६५३-रन वन ग्रापत्ति विपत्ति में वृथा डरे जन कोय।

जो रक्षक जननी जठर, सो हरि गये न सोय॥१॥

६५४-जो कुछ तुम देखते हो वह तुम्हीं हो कोई शक्ति इसे रोक नहीं सकती।

६४५-संसार उसको सहकारिता करने को बाध्य है जो सम्पूर्ण संसार से ग्रपनी एकता ग्रनुभव करता है। सबसे एकता प्रत्यक्ष ग्रनुभव से हमें निश्चल निश्चितता का जीवन प्राप्त होता है।

६५६-यदि थोड़ा बहुत अनुभव प्राप्त कर चुके हो तो अपने ही दिल से पूछो ऐसा है कि नहीं? शुद्धि और सच्चाई, विश्वास और भलाई, इस्लाम और अकबर-दिलो से भरा हुआ मनुष्य उन्नित का भंडा हाथ में लिये जब कदम बढ़ाता है तो किसकी मजाल है कि आगे से हिल न जाय ? अगर तुम्हारे दिल में विश्वास ग्रौर सच्चाई भरी है तो तुम्हारी दृष्टि लोहे के सिन्तुन चीर सकती है, तुम्हारे ख्याल के ठोकर से पहाड़ों के पहाड़ चकानाचूर हो सकते हैं। ग्रागे से हट जाग्रो दुनियां के बादशाहों! यह शाहे दिल तशरीफ ला रहा है। जितनी पवित्रता ग्रौर विश्वास हृदय में ग्रुधिक गहरा होगा उतने ही हमारे काम ग्रुधिक प्रकाश में ग्रावेंगे।

६५७-जब तुम संसार के प्रलोभनों ग्रौर धमिकयों से नहीं हिलते तो तुम संसार को ग्रवश्य हिला दोगे | इसमें जो सन्देह करता है वह काफिर है |

६५६—वेदान्त में कार्य का ग्रर्थ है सदैव विश्व से समतल रहना तथा वास्तिविक ग्रात्मा से एक स्वर होकर स्फुरण करना। वास्तिविक स्वरूप से ऐसी निष्काम एकता, जो वेदान्त के ग्रनुसार ग्रसली कार्य है मूर्खों द्वारा प्रायः ग्रकार्य या ग्रालस्य की उपाधि पाता है

६५६-पूर्ण स्वास्थ्य और प्रबल उद्योग का रहस्य इसी बात में है कि ग्राप ग्रपने चित्त को प्रफुल्लित ग्रौर प्रसन्न रखें, सदा परेशानी ग्रौर जल्दबाजो से परे ग्रौर सदैव किसी भी प्रकार के भय या चिन्ता से मुक्त रखें। प्रसन्न रहना ही जीवन का प्रमुख उद्देश्य है।

६६०-तू ग्राप मालिक खुद खुदा क्यों भटकता दिन रैन वे।

६६१-जैसे बंध्या स्त्री स्वप्न विषे ग्रपने पुत्र को देखती है सो ग्रनहोता भ्रम उसको भासता है। तैसे ग्रज्ञानी को ग्रनहोता जगत सत्य होकर भासता है।

६६२-जैसे समुद्र तरंग रूप हो भासता है तैसे चेतन जगत रूप हो भासता है जैसे स्वप्न विषे शुद्ध संवित् पहाड़, निदयां रूप हो भासती हैं तैसे चिन्मात्र सत्ता जगतरूप हो भासती है।

६६३-मैं ब्रह्म हूं। सारा ब्रह्माण्ड मेरा ग्रपना ही ग्रंग है।

६६४-स्वप्न में दीखे जीवजन्तु, वृक्ष, पत्थर प्रभृति की सत्ता कल्पना से भिन्न कुछ नहीं है। ये सब पदार्थ मनोमय हैं। इनका मन ही में उदय, स्थिति ग्रौर लय होता है। ग्रौर जह तक स्वप्नावस्था विद्यमान रहती है, उस समय तक ये सब पदार्थ जड़ वस्तु ही के रूप में प्रतीयमान होते हैं। स्वप्न कल्पित वस्तु या व्यक्ति भावों की क्रिया भो होती है। स्वप्न में दीखे जीवगण इन सब भावों को ग्रह्ण करते हैं, ऐसा ग्रनुभव होता है। स्वप्न हष्ट व्याघ्रादि का स्रष्टा मन उपादान मन स्वक ित्पत व्याघ्न के देखने से मन ही भीत होता है।
सृष्टि, स्थिति, लय, कर्त्ता, क्रिया, कर्म सब कुछ ही
मनोमय है। ग्रथवा मन वास्तविक व्याघ्ररूप धारण
नहीं करता। ये जगत के सब विषय भी तद्रूप ब्रह्ममय
हैं ग्रथवा ब्रह्म जगद्रूप धारण नहीं करता।

६६५-यह जगत मिथ्या है। मेरा शरोर भी मिथ्या है। इसके सुख निमित्त यत्न करना व्यर्थ है।

६६६-सब प्रकार का दुःख, कष्ट, शोक, चिन्ता भ्रम मात्र है। जब दुःखकर विषय सामने स्रावे तब भट उसे भ्रम मात्र जानकर टाल दे।

६६७-जो कुछ तू देखता है वही त् है।

६६८-मैं यही परिवर्तनशील जगत हूँ। ग्रीर मैं ही ग्रपरिगामी निर्गुण ब्रह्म हूँ। नित्यपूर्ण नित्यानन्द मय हूं।

६६६-तुम्हारे भीतर अशुभ न रहने पर अशुभ किस तरह देखोगे ? तुम्हारे भीतर ही यदि चोर नहीं है तो तुम किस प्रकार चोर को देखोगे ?

६७०-तमाम विश्व मेरे उदर में हैं बाहर में कुछ नहीं है।

६७१-समुद्र की तरंगों की स्रोर देखो, एक भी तरंग समुद्र से पृथक् नहीं है। तब फिर तरंग पृथक् क्यों प्रतीत होता है। नाम रूप ने तरंग की ग्राकृति ग्रौर हमने जो तरंग नाम इसे दे दिया है, उसी ने उसे समुद्र से पृथक् कर दिया है। नाम रूप के नष्ट हो, जाने पर वह समुद्र था, वहीं रह जाता है। समुद्र ग्रौर तरंग के बीच कौन प्रभेद कर सकता है। ग्रतएव यह समुद्रय जगत एक रूप हुग्रा। जितना भी पार्थक्य है नाम रूप के कारण वास्तव में 'मैं' ग्रथवा 'तुम' नाम का कुछ नहीं है। सब एक है चाहे कहो सभी मैं हूं या सभी तुम हो किन्तु द्वैत ज्ञान बिल्कुल मिथ्या है।

६७२-यदि संसार के नर नारियों के लाखवें भाग का एक भाग भी बिल्कुल चुप रहकर एक क्षरण के लिये भी कहे ''तुम सभी ईश्वर हो, हे मानवगण, हे पशुत्रों, हे सभी प्रकार के जीवित प्राणियों। तुम सभी एक जीवन्त ईश्वर के प्रकाश हो'' तो ग्राधे घंटे के अन्दर ही समस्त जगत का परिवर्तन हो जायगा। उस समय चारों ग्रोर घृणा का बीज न फैलाकर, ईष्यां ग्रौर ग्रसत चिन्ता का प्रवाह न फैलाकर सभी देशों के लोग सोचेंगे कि सभी 'वह' हैं। जो कुछ तुम देख रहे हो या ग्रनुभव कर रहे हो वह सब वही है।

६७३-ग्रतएव वेदान्त का सिद्धान्त है कि हम बद्ध नहीं हैं ग्रपितु नित्यमुक्त हैं। इतना ही नहीं विलक यह सोचना भी कि हम बद्ध हैं ग्रिनिष्टकर है भ्रम है। जहां तुमने कहा कि बद्ध हूं, दुर्बल हूं, ग्रिसहाय हूं, तभी तुम्हारा दुर्भाग्य ग्रारम्भ हो गया तुमने भ्रपने पैरों में ग्रीर एक शृंखला डाल ली। इसलिये ऐसी वात कभी न कहना ग्रीर न इस प्रकार कभी सोचना ही।

६७४–मैं राजाग्रों का भी राजा हूं मुक्त से बढ़कर बड़ा राजा कोई नहीं है । मैं देवताग्रों का भी देवता हूं मुक्त से बढ़कर कोई देवता नहीं है ।

६७५-तुम सभी ईश्बर हो, ईश्वर को न देखकर मनुष्य को देखते हो ? ग्रतएव यदि तुममें साहस हो तो इसी विश्वास पर खड़े होकर उसी के ग्रनुसार जीवन को बनाग्रो । यदि कोई व्यक्ति तुम्हारा गला काटे तो उसको मना मत करना क्योंकि तुम तो स्वयं ही ग्रपना गला काट रहे हो ।

६७६-वेदान्त तुम्हें बताता है कि यह संसार शोश महल के समान है ग्रौर ये सब शरीर विभिन्न दर्पणों के तुल्य हैं, ग्रौर तुम्हारी सच्ची ग्रात्मा या निज स्वरूप का सब ग्रोर ठीक वैसे ही प्रतिबिम्ब पड़ता है जैसे कि कुत्ता ग्रपना प्रतिबिम्ब चारों ग्रोर दिवालों में देख रहा था। इसी तरह एक ग्रनन्त ग्रात्मा, एक ग्रनन्त

ईश, एक ग्रनन्त शक्ति विभिन्न दर्पणों से ग्रपना प्रतिबिम्ब डालती है। एक ग्रनन्त राम ही इन सब शरोरों द्वारा प्रतिबिम्बत हो रहा है। मूर्ख लोग कुत्तों को तरह इस संसार में त्राते ग्रौर कहते हैं ''वह मनुष्य मुभे खा लेगा, ग्रमुक ग्रादमी मेरे टुकड़े-२ कर डालेगा, मुभे मिटा देगा'' इस ईष्या ग्रौर भय का क्या कारण है ? कुत्ते की ग्रज्ञानता श्रथवा कुत्ते की सी ग्रज्ञानता इस संसार के यावत् द्वेष श्रीर भय का कारण है। कृपया इस संसार में शोश महल के मालिक की तरह म्राइये **भौ**र म्राप शोश महल के मालिक होंगे। म्राप सम्पूर्ण संसार के स्वामी होंगे। ग्राप जब ग्रपने प्रति-द्दन्द्वियों, भाइयों भ्रौर शत्रुभ्रों को ग्रागे बढ़ते देखेंगे, ब्राप को हर्ष होगा। कहीं भी किसी प्रकार का गौरव देखकर ग्रापको प्रसन्नता होगो । ग्राप इस संसार को स्वर्ग बना देंगे।

६७७-यदि सैंकड़ों सूर्य पृथ्वी पर गिर पड़ों, सैंकड़ों चन्द्र चूर हो जायं। एक के बाद एक ब्रह्माण्ड विनष्ट होते चले जांय तो तुम्हें कौन भयभीत कर सकता है। शिला की भांति ग्रटल रहो। तुम ग्रविनाशी हो फिर भय कैंसा?

६७८-ग्रन्भव करो कि वास्तविक ग्रात्मा सारी

चिन्ता, सारे भय से परे है, सब मुसीबतों ग्रौर दु:खों से दूर है। कोई ग्रापको हानि नहीं पहुँचा सकता, कोई ग्रापको चोट नहीं पहुंचा सकता।

६७६-जो सम्मुख ग्राये, उसे भगवद्रूप मानो ग्रौर उसके ग्रनुरूप उसकी सेवा करो। संसार की चिन्ता में पड़ना तुम्हारा काम नहीं है।

६८०-मृत्यु दो बार नहीं म्राती श्रौर जब ग्राने को होती है उससे पहले भी नहीं ग्रातो।

६८१-जब ग्राप स्त्री में स्त्री न देखकर उस में ग्रपने इष्टदेव, ग्रपने प्रियतम प्यारे ईश्वर को देखते हैं तब निस्सन्देह ग्राप स्वयं ईश्वर रूप हो जाते हैं।

६८२—चाहे तुम बड़े हो या छोटे, चाहे उच्च श्रोणी के हो या निम्न श्रोणी के इसकी रत्तीभर परवाह मत करो । अपने पाँवों पर डटकर खड़े हो । बड़े-२ राजे ग्रीर राष्ट्रपति तुम्हारे चाकर है ।

६८३-महात्मा वह है जिसकी विशाल सहानुभूति ग्रौर मातृवत् हृदय सब पापियों को ग्रौर दीन दुःखियों को भी प्रेम से ग्रपने ग्रंक में स्थान देता है।

६८४-ग्रसल में डरने की बात ही नहीं। चारों ग्रोर, ग्रागे ग्रौर पीछे, भूत में ग्रौर भविष्य में सारे देश में एक ही परमात्मा विद्यमान है ग्रौर वह मेरा ही अपना आप है और मुभे डर किससे हो ?

६८५-हटो, ऐ संकल्पो ग्रौर इच्छाग्रो हटो । तुम संसार की क्षण-भंगुर प्रशंसा ग्रौर धन से सम्बन्ध रखती हो । शरीर चाहे जिस दशा में रहे मुक्ते उससे कोई वास्ता नहीं । सारे शरीर मेरे हैं ।

६८६-जब ईश्वर हिष्ट से देखा जाता है, तब सारा संसार सौन्दर्य का प्रवाह, हर्प का प्रादुर्भाव ग्रौर ग्रानन्द का स्रोत बन जाता है।

६८७-ग्राप ग्रपनी शक्ति को उच्चाति उच्च विषयों की ग्रोर लगने दीजिये, जिससे ग्रापके पास उन बातों को सोचने का समय ही न रहे जिससे कामुकता की गंध ग्राती है।

६८८-भय से श्रौरं दण्ड से कभी पाप बन्द नहीं होते।

६८६ - ग्रपराधों के ग्रनेक नाम हैं, जैसे मातृ-हत्या नर हत्या इत्यादि ? परन्तु प्रत्येक प्राग्गी में ईश्वर को ग्रमुभव न करके ग्राप ईश्वर हत्या ग्रथवा देव हन्या का सव से महान ग्रपराध करते हैं।

६६०-लोग चाहे भ्राप से भिन्न मत रखें, चाहे श्रापको नाना प्रकार की कठिनाइयों में डालें श्रौर चाहे श्रापको बदनाम करें पर उनकी कृपा श्रौर कोप उनकी धमकियों, ग्राक्वासनों ग्रौर प्रतिज्ञाग्रों के होते हुए भी ग्रापके मन रूपी सरोवर से दिव्य पवित्र से पवित्र ताजा जल निरन्तर बहना चोहिए। ग्राप के ग्रन्दर से ग्रमृत का प्रवाह बहना चाहिये, जिस से ग्रापके लिए बुरी बातों का सोचना उसी प्रकार ग्रसम्भव हो जाय जिस प्रकार शुद्ध ग्रौर ताजा जल स्नोत पीने वाले को विष नहीं दे सकता।

६६१-यदि सत्य के लिए स्रापको अपना शरीर त्यागना पड़े तो त्याग दीजिए। यही स्रन्तिम ममता है जिसे हमें तोड़ना होगा।

६६२-क्या तुम्हें ग्रपने ब्रह्मत्व के विषय में सन्देह है ? ग्रपने हृदय में ऐसा सन्देह रखने की ग्रपेक्षा गोली मार लेना कहीं श्रोष्ठ है ।

६६३-वह कौन है जो ग्राप के सन्मुख है, वह कौन है जो सीधा ग्रापको ग्रोर देखता है, जब ग्राप किसी मनुष्य की ग्रोर निगाह उठाते हैं ? वहो ग्रन्तर वाला परमात्मा है।

६६४-वेदान्त दर्शन के प्रचार का सर्वश्रेष्ठ मार्ग है इसे अपने आचरण में लाना । अन्य कोई भी राज-मार्ग नहीं है।

६९५-जिस समय ग्राप ग्रपने को एक ऐसी विचित्र

स्रकथनीय भावना में पहुँचा देते हैं कि जो मैं स्नीर तू (द्रष्टा स्नीर हश्य) दोनों से ऊंची है उसी समय स्नाप वास्तव में मुफ ब्रह्म को पाते हैं। वेदान्त स्नापको यही रहस्य बतलाता है।

६६६-तुम एक ही साथ इन्द्रियों के दास ग्रौर विश्व के स्वामी नहीं बन सकते।

६६७-निर्लिप्त साक्षी के रूप में सब भंभटों से मुक्त होकर कर्म करो। सदा स्वतंत्र ग्रौर निर्लिप्त रहो।

६६८-संसारी मनुष्य के लिए निरन्तर कर्म ग्रौर निरन्तर परिश्रम हो सबसे महान योग है । जब ग्राप ग्रपनी दृष्टि से काम नहीं करते तभी संसार के लिए ग्राप सब से महान कार्यकर्त्ता बन जाते हैं।

६६६–शब्दों की ग्रपेक्षा कर्म ग्रधिक जोर से बोलते हैं । भाग्य का दूसरा नाम विचार है ।

७००-वेदान्त के अनुसार समस्त संसार ग्राप ही की रचना है, ग्राप ही का संकल्प है तो ग्राप ग्रपने को निर्भय स्वावलम्बी परमात्मा का ग्रवतार क्यों नहीं मानते ? ग्राप ग्रपने को तुच्छ दीन ग्रौर हीन पापी क्यों समभते हो।

७०१-ग्रो धार्मिक वाद-विवाद ग्रौर दार्शनिक तर्क वितर्क भाग जाग्रो। मैं जानता हूं कि सुन्दरता ही प्रेम है ग्रौर प्रेम हो सुन्दरता है ग्रौर दोनों ही त्याग है। ७०२-जरा ऊं का गान करो, जरा ऊं का उच्चा-रण करो ग्रौर उच्चारण करते समय ग्रपना सम्पूर्ण हृदय उस में लगा दो, ग्रपनी सारी शक्तियां उसमें जुटा दो, ग्रपना सारा चित्त उसमें लगा दो, ऐसा साक्षात करने में ही ग्रपना सारा बल लगा दो।

७०३ – ऊं का उच्चारण करते समय यदि हो सके तो ग्रपनो समस्त ब्रुटियों ग्रौर सारे प्रलोभनों को ग्रपने मन के सामने चित्रित करो। फिर उन्हें ग्रपने पाँवों तले कुचल डालो, ग्रौर मसल डालो, उनसे ऊपर उठो श्रौर विजयी होकर उनसे बाहर निकलो।

७०४-पूर्ण वेग से वायु को नथुनों के द्वारा भीतर खींचो और मुंह से बाहर निकालो। इस क्रिया का ग्रभ्यास हढ़ता पूर्वक करो ग्रौर ग्राप देखेंगे कि ग्राप को यह कितनी ग्रद्भुत प्रसन्नता देता है।

७०५- इवांस लो, खूब इवांस-खींचो। गहरी साँस लेने से कोष्ट के नीचे के हिस्से में वायु भर जायगी ग्रौर भीतर की सारी नली में फैल जायगी। इस प्रकार से ग्राप तुरन्त ही निराशा से मुक्त हो जायेंगे ग्रौर ग्रपनी शक्तियों का सर्वोत्तम उपयोग कर सकेंगे।

७०६-वेदान्तिक धर्म का निचोड़ केवल एक ही ग्रादेश में संग्रहीत किया जा सकता है। ग्रपने ग्राप को पूर्ण शान्त ग्रौर ग्रानन्द मग्न रखो, चाहे जैसी घटना हो, उसमें व्याघात न होना चाहिए। यथा भूख, प्यास, रोग दुःख, ग्रपमान-लज्जा ग्रौर मृत्यु। सदैव प्रसन्न चित्त ग्रौर शान्त रहो, वयोंकि तुम तो परमात्मा हो जिसे तुम कभी नहीं भूल सकते जिसकी तुम कदापि ग्रवहेलना नहीं कर सकते।

७०७-ऐ तूफान ! उठ ग्रीर जोर शोर से ग्रांधी पानी वर्षा कर । ग्रो ग्रानन्द के महासागर पृथ्वी भीर त्राकाश को तोड़ फोड़कर एक कर दे। गम्भीर से गम्भीर गोता लगा, जिससे विचार ग्रौर चिन्तायें <mark>छिन्न-भिन्न हो जायं,</mark> जिससे कहीं उनका पता ही न चले । स्राम्रो स्रपने हृदय से द्वैत की भावना को चुन-२ कर निकाल डालें, ग्रपने ससीम ग्रस्तित्व की दीवालों को जड़ से ढहा दें, जिससे ग्रानन्द का महासागर प्रत्यक्ष लहराने लगे। आग्रो, प्रेम की मादकता, जल्दी चढ़ो, प्रेम की मस्ती ! तुरन्त हमें डुबो दो, विलम्ब करने से क्या प्रयोजन ! मेरा मन ग्रब एक पल एक निमिष के लिए इस दुनियादारी में फंसना नही चाहता तो इस मन को तो ग्रपने में उस प्यारे प्रभु में डूब जाने दो, शीघ्रता करो ? ग्रौर उसे जलते हुए तन्दूर की ग्रग्नि से बचालो बचालो। उस में ग्रौर मेरे तू

ग्रीर तेरे के भमेले में ग्राग लगा दो | ग्राशाग्रों ग्रीर ग्राशंकाग्रों को उतार फेंको । दुकड़े-२ करके गलादो, द्वैत की भावना जड़ से उड़ा दो, हवा में काफूर हो जाय । कहां सिर कहां पैर, कहीं कुछ पता न रहे । रोटी नहीं, न सही । ग्राश्रय ग्रीर विश्राम नहीं, न सही । पर मुभे चाहिये, प्रेम की, इस दिव्य प्रेम की प्यास ग्रीर तड़प ।

७०८-ग्रपने ईश्वरत्व, ग्रपने ब्रह्मत्व का साक्षात कीजिये ग्रौर सब काम ग्रपने ग्राप पूरे हो जायेंगे।

७०६-दुनियां की तू-तू मैं-मैं में ग्राग लगा दो, समस्त भय ग्रौर ग्राशा को नष्ट कर दो, भेद भाव को निकाल दो, सिर ग्रौर पैर के भेद को तिलांजलि दे दो।

७१०-बाहर दिखाई देने वाली वस्तुयें सब एक साथ जुड़ी हुई हैं। एक वस्तु का बाह्यतः त्याग करते समय ज्ञानी ग्रपने हृदय में उसे ग्रन्य सब कुछ को त्यागने का चिन्ह ग्रौर प्रतीक बना लेता है।

७११-ग्रात्मा से बाहर मत भटको, ग्रपने ही केन्द्र में स्थित रहो ग्रन्यथा तुम गिर पड़ोगे। ग्रपने ग्राप में पूर्ण विश्वास रखो। ग्रपने केन्द्र पर डटे रहो। कोई चोज तुम्हें टस से मस नहीं कर सकती।

७१२- अकबर-दिल्ली, इसलाम वा विश्वास यदि

राई के दाने भर भी हो तो पहाड़ों को हिला सकता है। सिवा परमात्मा के ग्रौर कुछ नहीं है।

७१३-बिपत्ति मैं धैर्य न खोकर जो लोग भगवत कृपा के विश्वास पर डटे रहते हैं ग्रौर सत्य के पथ से जरा भी नहीं डिगते, उनकी विपत्ति बहुत हो शीघ्र महान सम्पत्ति के रूप में बदल जाती है ग्रौर क्लेश तथा ग्रशान्ति तो उन्हें किसी ग्रवस्था में भी नहीं होते।

७१४-किसो से कुछ भी माँगो तो लोग तुम्हें देने के लिए तुम्हारे पोछे-२ फिरेंगे। मान न चाहोगे मान मिलेगा। स्वर्ग न चाहोगे, स्वर्ग के दूत तुम्हारे लिये विमान लेकर ग्रावेंगे इतने पर भी तुम इन्हें स्वीकार न करोगे तो भगवान तुम्हें ग्रपने हृदय से लगा लेंगे।

७१५-उपदेशक, वक्ता, सुधारक, गुरु, पथप्रदर्शक बनने को कामना मत करो।

७१६-ग्रपने को सदा ग्रानन्द में डुबाये रखो, दु:ख की कल्पना ही तुम्हें दु:ख देती है।

७१७-सदा शान्त रहो, निर्विकार रहो, सम रहने की चेष्टा करो। जगत के खेल से ग्रपने को प्रभावित मत होने दो, खेल को खेल ही समभो। तुम सदा सुखी रहोगें फिर न कुछ बढ़ानें की इच्छा होगी ग्रौर न घटनें पर दु:ख होगा। ७१८—मोह की चादर फाड़ने का प्रधान साधन है ग्रात्म शक्ति में विश्वास, ग्रात्मबल का निश्चय। विश्वास की ज्योति से मोहतम का नाश तत्काल ही हो सकता है। तुम विश्वास करो, निश्चय करो कि तुम्हारे ग्रन्दर ग्रानन्त शक्ति है। मन इन्द्रियां सब सुम्हारे सेवक हैं। तुम्हारी ग्रानुमित के बिना उनमें जरा भी हिलने डुलने का सामर्थ्य नहीं है।

७१६-याद रक्लो-निश्चय, श्रद्धा, विश्वास ग्रौर ग्रात्मस्वरूप को स्मृति ही तुम्हारो ग्रात्मा की ग्रनन्त शक्ति को प्रकट करने वाले चार महा द्वार हैं। इनकी शरग ग्रहण करो इनका ग्राश्रय लो।

७२०-मूर्खता को छोड़ कर हर हालत में ग्रानन्द का ग्रनुभव करो। तुम्हें दु:ख ग्रा ही नहीं सकता। तुम दु:ख को ग्रहण करते हो इसीसे दु:ख ग्राता है। ग्रहण करना छोड़ दो फिर कोई भी दु:ख तुम्हारे पास तक नहीं फटकेगा।

७२१-जिसके जीवन को लक्ष्य भगवान होते हैं ग्रीर जो इस लक्ष्य को हढ़ता से बनायें रखता है, जगत की विपित्तियां उसके मार्ग में रोड़े नहीं ग्रटका सकतीं। भगवत कृपा से उसका पथ निष्कंटक हो जाता है। कहीं कांटे रहते भी हैं तो उसका पैर उन

पर टिकते, वे मखमल को तारों की तरह कोमल हो जाते हैं। कोई भी विघ्न उसके सामने ग्राकर विघ्न रूप नहीं रहते वरन उल्टे उसके सहायक बन जाते हैं।

७२२-जिसको सर्वत्रह्म की बुद्धि भई है, तिसको संसार बुद्धि नहीं, ग्रह जिसकी संसार बुद्धि है, तिसको ब्रह्म बुद्धि नहीं।

७२३-मैं हो सर्वव्यापी ग्रनन्त पुरुष हूँ। मैं ही सबके भीतर बैठकर कार्य कर रहा हूं। सब पैरों के द्वारा चल रहा हूं, सब मुखों से मैं ही बातचीत कर रहा हूं। सब नासिका के द्वारा क्वास प्रक्वास के कार्य को मैं ही चला रहा हूँ। सब इन्द्रियों के द्वारा मैं हो सब व्यापारों को चला रहा हूं।

७२४-ग्रपनी सच्ची ग्रात्मा को, प्रभुग्रों के प्रभु को इस संसार के मोहक सुखों के बदले मत वेचो ।

७२५-जैसे स्राप सोचते हैं वैसे ही बन जाते हैं। स्रपने श्रापको पापी कहो तो श्रवश्य ही पापी बन जाग्रोगे, श्रपने को मूर्ख कहो तो श्रवश्य ही मूर्ख हो जाश्रोगे, श्रपने को निर्वल कहो, तो इस संसार में कोई ऐसी शिक्त नहीं है जो श्रापको बलवान बना सकें। श्रपने सर्व शिक्त को श्रवुभव करो तो श्राप सर्व शिक्तमान हो जाते हैं।

७२६-सच्ची विद्या उस समय ग्रारम्भ होती है, जब मनुष्य समस्त बाहरी सहारों को छोड़कर ग्रपनी ग्रन्तरंग ग्रनन्त की ग्रोर ध्यान देता है, उस समय मानो मौलिक ज्ञान का एक स्वाभाविक स्रोत बन जाता है। ग्रथवा महान नवीन-२ विचारों का चश्मा बन जाता है।

७२७-ग्रपने हिष्ट बिन्दु को बिल्कुल बदल डालिये। हर एक चीज को ईश्वर रूप ब्रह्म रूप समिभिये। ईश्वर ग्रीर सृष्टि का जो सम्बन्ध है, वहीं ग्रापका संसार का सम्बन्ध होना चाहिये।

७२८-धार्मिक होने के लिये भी पहले यह प्रतिज्ञा ग्रावश्वक है। मैं ग्रपना रास्ता स्वयं ढूंढ़ लूंगा। सत्य को जानूंगा ग्रथवा प्राण दे दूंगा।

७२६-तुम वीर की तरह खड़े होकर कहो "मृत्यु तुभ से मैं जरा भी नहीं डरता, तुम व्यर्थ क्यों मुभे डराने की चेष्टा कर रही है।" जब तुम जान जास्रोगे कि तुम पर मृत्यु का कोई प्रभाव नहीं है। तभी तुम मृत्यु पर विजय प्राप्त कर सकोगे।

७३०-ग्रस्त होते या उदय होते सूर्य की ग्रोर चिलये, निदयों के तट पर विचिरिये ग्रथवा ऐसी जगह पर टहिलये जहां शीतल वायु ग्रटखेलियां करती हो, म्राप ग्रपने को प्रकृति के साथ एक ताल समस्त विश्व के साथ एक स्वर पायेंगे।

७३१-ज्योंही आप इच्छा से ऊपर उठते हो, त्योंहो आपका इच्छित पदार्थ आपको हूं ढ़ने लग जाता है, अतः पदार्थ से ऊपर उठो और वह तुम्हें ढूं ढेगा—यही नियम है। ज्योंहि आप प्रार्थी, इच्छुक, याचक अथवा भिक्षुक का भाव धारण करते हो त्योंहो आप परे धकेले जाते हैं। आपको इच्छित पदार्थ नहीं मिलेगा। आप इच्छित पदार्थ नहीं पा सकते।

७३२-वास्तव में न ग्रापने जन्म लिया है न फिर जन्म लेंगे। ग्राप ग्रनन्त हैं, सर्व व्यापी हैं, नित्य मुक्त, ग्रज ग्रौर ग्रविनाशी हैं। जन्म मृत्यु का प्रश्न ही गलत है, महा मूर्खतापूर्ण है। मृत्यु हो हो कैसे सकती है जब जन्म हो नहीं हुग्रा।

७३३--जहां कहीं भी दो है वहीं भय है, वहीं खतरा है, वहीं द्वन्द्व है, वहीं संघर्ष है। जब सब एक ही है तो किससे घृणा, किससे संघर्ष, जब सब कुछ वहीं है तो ग्राप किससे लड़ेंगे ?

७३४-जब तक ग्राप ग्रनेक देखते हैं तभी तक ग्राप ग्रज्ञान में हैं। ''इस बहुत्व पूर्ण जगत मैं जो एक को देखता है, जो उसे ग्रपने ग्रात्मा के रूप में देखता है अपना स्वरूप जातना है वही मुक्त है, इसलिये समभ लो कि तुम वही हो, तुम ही जगत के ईस्वर हो। तुम्हें दुर्वल कौन बना सकता है? तुम्हें कौन भयभीत कर सकता है? जगत में तुम्हीं तो एक नात्र सत्ता हो। तुम्हें किसका भय है, खड़े हो जाओ, मुक्त हो जाओ। समभ लो कि जो कोई विचार या शब्द तुम्हें दुर्वल बनाता हैं वही एक मात्र अशुभ है। मनुष्य को दुर्वल और भयभीत बनाने वाला संसार में जो कुछ भी है वही पाप है। तुम्हीं जगत के ईस्वर हो तुम्हें कौन भयभीत कर सकता है।

७३५-ये कठिनाइयाँ, ये प्रलोभन, ये रुकावटें, ये प्रयत्न ग्रौर ये विरोध केवल ग्रापको डराने का यत्न करते हैं। ये ग्रापको डराते ग्रौर धमकाते हैं। किन्तु वास्तव में हानि नहीं पहुंचाते। यदि तुम उनसे ग्रांखें लड़ाकर उनको ग्रांखें नीची कर सको, उन्हें भयभीत कर सको, तो तुम्हें मालूम होगा कि ये कठिनाइयां केवल देखने मात्र की कठिनाइयां थीं, कठिनाइयां ग्रोर प्रलोभन केवल मालूम होने भर की कठिनाइयां ग्रौर प्रलोभन थे।

७३६-यह विचित्र डुनियां भो क्या ग्राप ही के हाथ की कारोगरो नहीं है। निस्सन्देह यह त्रापकी भ्रपनी ही सृष्टि है। यह समफ लो। यह खूब ह्दयं-गम कर लो।

७३७-सब साधारण और ग्रसाधारण कामनाग्रों ग्रौर ग्रमिलापाग्रों को दूर फेंक दो । ऊँ ऊँ रटो । यदि कुछ पल भी ग्राप ऐसा करें तो सिर से पैर तक ग्रापका सारा ग्रस्तित्व ज्योतिर्मय हो जाय । जब ग्राप स्वयं हो प्रकाश हैं तो प्रकाश के लिये प्रथंना क्यों ? ग्राप तुरन्त प्रकाश हो सकते हैं ।

७३८-ग्रांप विचार करें कि किस चीज में ग्रापका चित्त लगा हुग्रा है। यदि ग्राप नाम या यश की चाह में ग्रासक्त हैं तो उसे दूर कर दीजिये। यदि लोक- प्रियता की इच्छा के मोह जाल में ग्राप उलभे हुए हैं तो उससे ग्रपने को विरक्त कर लीजिये। यदि संसार का हित करने की ग्राकांक्षा ग्रीर ग्रभिलाषा में ग्रापका ग्रनुराग है तो उसे भी त्याग दीजिये।

७३६ — ग्राप ग्रपना कर्त्त व्य या काम की जिये पर उसके लिए न तो कोई चिन्ता हो ग्रीर न इच्छा। ग्रपने काम को करो, ग्रपने काम में सुख ग्रनुभव करो, क्यों कि ग्रापका काम स्वयं सुख या विश्राम है, क्यों कि ग्रापका काम ग्रात्मानुभव का ही दूसरा नाम है। ग्रपने काम में लगे रहिये, क्यों कि काम ग्रापको करना ही है। काम श्रापको श्रात्मानुभव कराता है। किसी दूसरे हेतु से काम न कीजिये। स्वतन्त्र वृत्ति से श्रपने काम पर श्राइये। जैसे एक राजकुमार मनोरंजन के लिये फुटबाल या दूसरा कोई खेल खेलने जाता है वैसे ही श्राप श्रपने काम पर श्राइये, क्योंकि सुख या श्रानंद कर्म के रूप में रहता है। हम श्रपने को स्वतन्त्र समभें, न कि किसी भी चीज की कैद में।

७४०-किसी भो डर को ग्रपने पास मत फटकने दो।

७४१-कोई जिम्मेदारी नहीं, कोई भय नहीं। ग्रच्छा, तुम्हें डर क्यों होता है ? केवल इसलिए कि तुम्हें ग्राशंका रहती है कि कहीं ग्रमुक चीज जाती न रहे, तुम इस मनुष्य से डरते हो, उसी मनुष्य से डरते हो, तुम्हें हँसी का डर है, क्योंकि तुम्हें यश की ग्रिभलाषा है, तुम कोर्ति में ग्रासक्त हो। समस्त भय ग्रीर चिन्तायें इच्छाग्रों का परिगाम हैं।

७४२-इन सब बाह्य विविध नाम रूपों में स्वयं तुम्हीं स्राविभूत हुए हो।

७४३-ग्रसल में डरने की बात ही नहीं। चारों स्रोर स्रागे स्रौर पीछे भूत स्रौर भविष्य में सारे देश में एक ही परमात्मा विद्यमान है, स्रौर वह मेरा ही अपना आप है फिर मुभे डर किससे हो।

७४४-हटो, ऐ संकल्पो ग्रौर इच्छाग्रो हटो ! तुम संसार की क्षण भंगुर प्रशंसा ग्रौर धन से सम्बन्ध रखती हो । शरीर चाहे जिस दशा में रहे, मुभे उससे कोई वास्ता नहीं, सारे शरीर मेरे हैं।

७४५-यदि देखने में ग्रत्यन्त निकृष्ट (भोंडा) तीथ्गा स्वभाव काला-भौंराला व्यक्ति है, तो वह तुम्हारा ही ग्रपना ग्राप है। इस तथ्य से तुम मुक्त नहीं। ग्रतः घृणा कैसी? ग्रौर यदि कोई सुन्दर स्वरूप शुक्र समान सृष्टि की शोभा ग्रौर ग्रति विलास भरी ग्रप्सरावत् है तो तुम्हारा ग्रपना ही ग्राप है। वह स्वयं तुम्हीं हो फिर ग्रासक्ति किस से? मोह क्यों? तुम्हारो ज्ञानेन्द्रियां जो उसे ग्रलग दिखाती हैं, सरासर भूठ बोलने वाली हैं। इनका विश्वास मत करो। तुम सब शरीरों की जान हो। सब कुछ तुम हो।

७४६-मैं सव का द्रष्टा हूं, मेरा द्रष्टा कोई नहीं है।

७४७-जिसने जान लिया है कि जगत मिथ्या है ग्रौर भ्रम करके प्रतीत होता है, वह फिर दुःखी नहीं होता है, ग्रौर न उसमें उसकी ग्रासक्ति होती है, किन्तु यावत जगत है उस सब को मिथ्या जानता है। उस मिथ्यात्व के निश्चय का नाम ही जगत नाश है। यद्यपि स्वरूप से कदापि इस का नाश नहीं होता है, किन्तु यह प्रवाह रूप से सदा बना ही रहता है।

७४८-जब सारा जगत रज्जु में सर्प की तरह कल्पित है ग्रौर मिथ्या है, तब बंध ग्रौर मोक्ष पुरुष को कैसे हो सकते हैं।

७४६-यदि ग्रापको ये सांसारिक बातें नहीं हिला सकतीं तो ग्राप संसार को ग्रवश्य हिला सकते हैं।

७५०-ग्रापको ग्रपने स्वरूप में लीन होना ही ग्रापको संसार का सम्राट बना देगा। यह सम्राट पद केवल इस संसार का प्राप्त नहीं होगा। वरन् ग्राप का ग्रपना स्वरूप में विश्वास करना ग्रापको समस्त लोक ग्रीर परलोक का सम्राट बना देगा।

७५१-परोपकार का उपाय केवल हा हा-हू हू नहीं, वरन सर्वोत्तम परोपकार ग्रपने ग्रात्मा में लीन होना है। ग्रतएव ग्रपने ग्रापको ग्रपने स्वरूप में लीन करना ही परोपकार करना है।

७५२-"मैं ग्रात्मा ही हूं शरीर नहीं हूं" ऐसा दिन रात ग्रभ्यास करना ही ग्रपने ग्रात्मानन्द का उसकी ग्रानन्दघन ग्रवस्था में लाना है ग्रौर यही ग्रभ्यास या पुरुषार्थ ग्रानन्द के प्राप्त करने का ठीक प्रयत्न है।

७५३-ईश्वर भीतर बैठा है। संसार का काम कभी नहीं बिगड़ेगा।

७५४-यह संसार मिथ्या है। जो पुरुष इसको सत्य जानता है सो महामूर्ख है। ग्ररु भ्रम विषे भ्रम को देखता है। ग्ररु महा मोह को प्राप्त होता है।

७५५ –हे जनक ! चाहे तुमको महादेव जी ग्रा कर उपदेश करें या विष्णु भगवान ग्राकर उपदेश करें या ब्रह्मा जी ग्राकर उपदेश करें तुम को सुख़ कदापि न होगा। जब विषयों का त्याग करोगे तभी शान्ति ग्रौर ग्रानन्द को प्राप्त होगे।

७५६-इस संसार मण्डल में तत्विवत ज्ञानी कभी खेद को प्राप्त नहीं होता है। क्योंिक वह जानता है कि मुभ एक करके ही यह सारा जगत व्याप्त हो रहा है। खेद दूसरे से होता है। सो दूसरा उसकी हिन्ट में है नहीं।

७५७-हजारों में कोई एक पुरुष ग्रन्तर से शान्त चित्त वाला होकर बाहर से मूढ़वत व्यवहार करता है।

७५८-यह विश्वास रखो कि तुम्हीं सब कुछ हो।

महान् कार्य करने के लिए इस धरती पर ग्राये हो। गीदड़ घुड़िकयों से भयभीत मत हो जाना नहीं, चाहे वज्र भी गिरे, तो भी निडर हो खड़े हो जाना ग्रीर कार्य में लग जाना।

७५६-ग्रतः वीर बनो । पर्वत की भाँति ग्रिंडिंग रहो । क्षुद्र ग्रबोध जीव तुम्हारे विरुद्ध क्या कहते हैं इसकी तिनक भी परवाह मत करो । उपेक्षा, उपेक्षा । पर्वत काय विघ्न बाधाग्रों में से होते हुए ही सारे महान् कार्य होते हैं । काम ग्रीर कांचन में जकड़े हुए मोहान्ध व्यक्ति उपेक्षा की दृष्टि से देखे जाने योग्य हैं ।

७६०-खड़े होग्रो, साहसी बनो, शक्तिमान होग्रो। सारा उत्तरदायित्व ग्रपने कन्धे पर लो तुम्हें जो कुछ बल ग्रौर सहायता चाहिये, सब तुम्हारे ही भीतर है।

७६१-ग्रपने उद्देश की पूर्ति में समर्थ हो, फिर चाहे समुद्र तल में ही क्यों न जाना पड़े—साक्षात मृत्यु का ही सामना क्यों न करना पड़े ?

७६२-जो कुछ तुम्हें शरीर से, बृद्धि से या ग्रात्मा से कमजोर बनाये, उसे विष की भाँति त्याग दो । वह कभी सत्य नहीं हो सकता । सत्य तो बल प्रद है, पवित्रता स्वरूप है, ज्ञान स्वरूप है। सत्य तो वह है जो शक्ति दे।

७६३-यदि सारी दुनियां भी सत्य के विरोध में खड़ो हो जाय तो भी अन्त में सत्य की ही विजय होगी।

७६४-यदि हम कहें कि भगवान ही हम सबके पिता हैं ग्रौर ग्रपने दैनिक जीवन में प्रत्येक मनुष्य को ग्रपना भाई न समभें तो फिर उसकी सार्थकता ही क्या ?

७६५-सुख ग्रपने सिर पर दुःख का मुकुट पहने मनुष्य के सम्मुख ग्राता है। जो उसको ग्रपनायेगा उसे दुःख को भी ग्रपनाना पड़ेगा।

७६६-दूसरों के दोषों की चर्चा मत करो, चाहे दोष कितने हो बुरे क्यों न हों। किसी के दोषों की चर्चा करके तुम कभी उसका उपकार नहीं करते, बिल्क तुम उसे चोट ही पहुंचाते हो ग्रौर साथ ही ग्रपने को भी।

किसो की सहायता की ग्रपेक्षा न रखो। क्या भगवान सारी मानवी सहायता की ग्रपेक्षा ग्रनन्त गुने ग्रिधक नहीं हैं ? भगवान में विश्वास रखो। सर्वदा उन्हीं का भरोसा रखो ग्रौर बस तुम्हारे पैर सदा ठीक मार्ग में पड़ेंगे, फिर कोई भी चीज तुम्हारा सामना न कर सकेगी। ७६७-सफलता के लिए तीन बातें अनिवार्य हैं-पवित्रता, धैर्य और अध्यवसाय और सर्वोपरि चाहिये प्रेम।

उ६ द — यदि किसी व्यक्ति में सत्य, पितत्रता ग्रौर निःस्वार्थता — ये तीन बातें विद्यमान हैं तो इस ब्रह्माण्ड में ऐसी कोई ताकत नहीं जो उसका बाल भी बांका कर सके । इन तीनों से सज्जित रहने पर मनुष्य सारे जगत का सामना कर सकता है।

७६६-सत्य ग्रसत्य से ग्रनन्त गुना प्रभावशाली है ग्रौर ऐसे हो भलाई भी बुराई से। यदि ये बातें तुम में हों तो वे ग्रपने प्रभाव से ही ग्रपना रास्ता बना लेंगी।

७७०-ईश्वर में स्थिति हो, बस ठीक है, दूसरों को ईश्वर में स्थित करो ग्रौर सब ठीक हो जायगा। इस सत्य में विश्वास करो, तुम्हारी रक्षा होगी।

७७१-जिस पदार्थ को यह देखता है सो पदार्थ पूर्व कोऊ नहीं, चित्त के फूररो से उदय होता है जब चित्त फुरा कि या पदार्थ है तब आगे पदार्थ हुआ।

७७२-पोल निकाल्यो जगत को सुषुप्ति स्रवस्था मांहि।

नाम रूप संसार की जहां गंध कछु नांहि॥

जहाँ गंध कछु नांहि वर्णाश्रम भ्रम काटी! लेश कहूं ना रही किसी मत को मर घाटी।। कह गिरधर कविराय ग्रात्मा एक ग्रडोला! ता विन ग्रौर प्रपंच सर्वको काढ्यो पोला।। ७७३—"ग्रपनी पगड़ी से ग्रपना ही कफन-बना मैं ग्राया हूं कूचे यार में।

ताना लगाले जिसका जी चाहे-मुभे ऐसे वैसों की परवाह भी नहीं।"

७७४-किसी गुरु या उपदेशक की सहायता से हम क्या और कितना सीख सकते हैं। इस पर उन का विशेष घ्यान न था। यह विचार कभी उनके हृदय में उठा ही नहीं कि जीवात्मा और परमात्मा की ग्रात्मीयता की सिद्धि के लिये कभी किसी दूसरे की मध्यस्थता की ग्रावश्यकता हो सकती है, क्योंकि वे तो दो नहीं, सर्वथा एक है।

७७५-समाधि या सुषुप्ति में सब एक है। जाग्रत में भिन्न शरीरों भिन्न मनों में एक ही ग्रानेक होता है।

७७६-जो व्यक्ति ऐसा ग्रम्यास बराबर करता रहेगा कि "मैं शरीर नहीं हूं" "मैं परिछिन्न मन, बुद्धि, ग्रहंकार ग्रादि नहीं हूं, किन्तु सम्पूर्ण शरीरों का स्वामी हूँ ग्रौर सब शरीरों में मैं ही फैला हुग्रा हूँ" तो उसका श्रनुभव इस बात के प्रमाण में स्वयं साक्षी देगा कि हो भीतर बाहर सब वस्तुश्रों में केवल एक ही चेतन ग्रात्मदेव कर रहा है, ग्रौर एक हो ग्रात्मा (जो वास्तव में मैं है) सम्पूर्ण जगत में फैला हुग्रा है।

७७७-ग्रात्म विश्वास ही सफलता की कुंजी है। ७७८-यदि इस नियम पर कि "जो सत्य है वह ब्रह्म है" इतनी उपेक्षा करो, जितना सांसारिक मनुष्यों की राजी नाराजी की करते हो, तो कोई विपत्ति ग्राप के सिर पर नहीं ग्रा सकती।

७७६-यह शरीर फट जाय, यह सिर टूट जाय, हृदय विदीर्गा हो जाये, परन्तु मेरे ग्रतिरिक्त ग्रन्य कोई विचार हृदय में न उठे।

७८०-जब कभी सांसारिक मित्रों, प्रियजनों तथा कुटुम्बियों पर विश्वास करके वह प्रेम जो ईश्वर के लिये होना चाहिये, ग्राप उनसे करते हो, तो ग्रवश्य धोखा खाग्रोगे।

७८१-जो कोई ईश्वर के म्रतिरिक्त स्रौर कहीं मन लगावेगा, धोखा खावेगा, दगा उठावेगा, छोड़ा (त्यागा) जावेगा। ७८२—इस संसार पर विश्वास करना ही मौत है। तेरा असली आत्मा तो आनन्द स्वरूप है। जैसे सोया हुआ पुरुष स्वप्न में अपनी एकता नहीं जानता है, किन्तु अनेक रूप करके अपने को जानता है। उसी प्रकार वह आनन्द स्वरूप आत्मा जाग्रत, स्वप्न, सुषुप्ति रूप तीनों स्वप्नों को देखता हुआ अपनी एकता को अनुभव नहीं करता।

७८३-जैसे कारएा सामग्री से रहित एक स्वप्न पुरुष में ग्रकस्मात् जगत प्रगट हो जाता है। उसी प्रकार ग्रानन्द स्वरूप ग्रात्मा के ग्रकस्मात् स्थूल सूक्ष्म रूप प्रपंच प्रकट हो जाता है।

७८४-जैसे स्वप्त में यह पुरुष विना प्रयोजन के अपने को ग्राप ही दुःख की प्राप्ति कराता है। वहां अपने सिवाय कोई दूसरा नहीं है। उसी प्रकार यह ग्रानन्द-स्वरूप ग्रात्मा भी जाग्रत में व्यर्थ ही अपने को दुःख की प्राप्ति कराता है।

७८५-जैसे स्वप्न में यह पुरुष नाना पदार्थ को ग्राप ही रचता है ग्रौर ग्राप ही उनको भोगता है।

७८६-मन्द म्रधिकारी ग्रपने हृदय में परमात्मा का घ्यान करें। जो उत्तम ग्रधिकारी हो वह ब्रह्मवेत्ता गुरु के पास जाकर श्रद्धा सहित महावाक्य को सुने। पश्चात् मनन ग्रौर निधिष्यासन द्वारा ग्रपने ग्राप प्रत्यग को जाने । जब ग्रपने स्वरूप का साक्षात्कार होता है तब शान्त ग्रात्मा होता है, दूसरे प्रकार से नहीं होता जब तक महावाक्य का श्रवण नहीं प्राप्त हुग्रा तब तक मन्द ग्रधिकारी है । उसको चाहिए कि वह हृदय कमल में ग्रपने ग्रापका ध्यान करे । इस ध्यान के प्रसाद से उसको ग्रात्मज्ञानी गुरु मिल जायगा ।

७८७-मन बुद्धि ग्रहंकार ग्रादि छाया की नाँई जड़ हैं, क्षण भंगुर हैं क्योंकि उत्पन्न होते हैं ग्रौर लीन हो जाते हैं। जिस चैतन्य की छाया इनमें पड़ती है वही सबकी ग्रात्मा है। मन बुद्धि ग्रहंकारादि का ग्रभाव तो हो जाता है पर इनके श्रनुभवी का नाश नहीं होता।

७८८ — जैसे यह पुरुष स्वप्न में ग्राप ही सिंह बनता है ग्रौर ग्राप ही मनुष्य बनकर भय के मारे जाग उठता है, तब समभता है कि मेरे सिवाय तो वहां कुछ नहीं था। उसी प्रकार जीवनमुक्त बोधवान भी जानता है कि ब्रह्मा से लेकर स्तम्ब पर्यन्त सब पदार्थ ग्रौर व्यवहार मेरे संकल्प के ग्राश्रय सिद्ध हैं। मुभ में सच्चिदानन्द ग्रात्मा से इतर कुछ नहीं है।

७८६-जैसे स्वप्न द्रष्टा पुरुष को स्वप्न के दु:ख-

सुख जन्म मरण ग्रादि स्पर्श नहीं करते वयोंकि सब कुछ वह स्वयं ही है। उसी प्रकार जीवन मुक्त ज्ञानवान को सुख-दुःख, जन्म-मरएा, पाप-पुण्य, धर्म-ग्रधर्म ग्रादि स्पर्श नहीं करते क्योंकि सब उसका ग्रपना ग्राप है।

७६०-मैं सत्, चैतन्य, ग्रद्वितीय हूं। मेरे से इतर कुछ नहीं है। फिर मैं क्यों भय करूँ? इस विचार द्वारा वह निर्भय हुग्रा।

७६१-जैसे कोई पुरुष स्वप्न अवस्था से जाग्रत अवस्था को प्राप्त होकर स्वप्न जगत को मिथ्या जानता है और स्वयं को एक का एक ही देखना है।

७६२-वही भूमा नाम की म्रात्म ज्योति कुत्तों में पढ़कर भों-भों करती देखी जाती है, वही शूकरों में रहकर घुर-घुराती ग्रौर गंधों में रहकर रेंकती है। परन्तु प्रायः मूर्ख लोग शरीरों पर ही हिष्ट रखते हैं, चैतन्य तत्व पर नहीं।

७६३-यह सब प्रपंच हमारो फुरना है, कल्पना मात्र है। फिर बताग्रो हम किसकी इच्छा करें। हम सर्व ग्रात्मा हैं ग्रौर सब कुछ हमको प्राप्त है। हमारे से भिन्न कोई भी पदार्थ नहीं है कि जिसकी हम प्रजा करें।

७६४-पंच भूत, मन, बुद्धि तथा ग्रहंकार नाम

की यह ग्राठ प्रकृतियां ही उस चिन्मात्र भूमा ग्रात्मा के ग्रपरमाधिक रूपान्तर है जब इन सबके साक्षी का ध्यान किया जाता है तभी निरुपाधिक सदा शिव ग्रात्मदेव हिंदिगोचर होने लग पड़ता है। जब इन ग्राठों प्रकृतियों पर किसी साधक की हिंदि पड़ी तभी उसको शीघ्र ही ग्रपने भूमा सदा शिव का ग्रखण्ड दर्शन हो जाता है। यहां तक की समाधि होने लग पड़ती है? ग्रीर धीरे-२ संसार के कार्यों से उपरामता होने लगती है।

७६५-वेदान्त दर्शन तो कहता है कि आ़ंखों से जो दिखता है, नाक से जो सूंघा जाता है, जीभसे जो चखा जाता है तथा त्वचा से स्पर्श किया जाता है, वह सभी मिथ्या है। इसका ग्रथं यह है कि वह सब परिवर्तन शील है।

७६६-मैं सम, शान्त ग्रीर सिन्वदानन्द स्वरूप ब्रह्म ही हूँ, ग्रसत स्वरूप देह मैं नहीं हूँ। इसी को बुद्ध जन ज्ञान कहते हैं।

७६७-मैं दु:ल हीन, श्राभास हीन, विकल्प हीन ग्रौर व्यापक हूं। ग्रसत स्वरूप देह मैं नहीं हूँ—इसको बुद्धजन ज्ञान कहते हैं।

७६८-मैं निर्गु गा, निष्क्रिय, नित्य, नित्यमुक्त ग्रौर

ग्रच्युत हूं । श्रसत् स्वरूप देह में नहीं हूं—इसी को युद्धजन ज्ञान कहते हैं ।

७६६-मैं निर्मल, निश्चल, ग्रनन्त, ग्रुद्ध ग्रौर ग्रजर ग्रमर हूं। ग्रसत स्वरूप देह मैं नहीं हूं। इसी को बुद्ध जन ज्ञान कहते हैं।

प्रविनाशो हूं । ग्रसत स्वरूप देह मैं नहीं हूं । इसी को बुद्ध जन ज्ञान कहते हैं ।

८०१-मैं एक से ग्रनेक हूँ ग्रौर ग्रनेक से एक भी मैं ही हूँ। वास्तव में मैं शुद्ध हूं, ग्रभय, ग्रक्रिय, ग्रविनाशी हूँ।

द०२-जब मनुष्य भूत भविष्य की चिन्ता का त्याग कर देता है, जब वह देह को सीमा बद्ध श्रौर इसलिए उत्पत्ति विनाश शील जानकर देहाभिमान का त्याग कर देता है, उसी समय एक उच्चतर श्रवस्था में पहुंच जाता है।

५०३-यों प्रत्येक भूत ग्रौर प्रत्येक भौतिक पदार्थ को ग्रसत्ता पर जब बार-बार विचार चलेगा तब ग्रद्वैत के सत्य होने की बात दृढ़तर होती जायेगी।

५०४-पांचों भूत या पांचों भूतों से बना हुआ कोई भी पदार्थ जब दीखे तभी उसके सत्य तत्व पर

हिष्ट पड़ने लगे और उसमें ही जमने भी लगे तो यही 'द्वैतावज्ञा' कहाती है, यह अद्भैत बुद्धि कही जाती है और उसे ही 'ब्राह्मी स्थिति' भी कह देते हैं।

८०५-सर्व ग्रानन्द ही है पर भ्रान्ति करके दुःख भासता है।

८०६ - मुफ्तेन कोई भय है स्रौरन मृत्यु है, न मुफ्तेभूख है, न प्यास है, प्रकृति की कोई भी व्यथा मुफ्तेनष्ट नहीं कर सकती। मैं वही हूं, मैं वही हूं।

८०७-एक ही स्बयं प्रकाश ब्रह्म द्रष्टा ग्रौर ह्र्य दोनों रूपों में खेल रहा है। यानि द्रष्टा देखने वाला भी ग्राप है ग्रौर ह्र्य यानि दिखाई देने वाला भी ग्राप है। पर देखने वाला एक रस है।

प्रं कि वह बुद्ध पर गिरे शिलाखण्ड एक दूसरी चृद्धान से टकराया। भयंकर गर्जन के साथ उसके दी दुकड़े हो गये। दोनों दुकड़े लक्ष्य से भाग गये। दोनों दुकड़े ह्यानस्थ बुद्ध के दोनों ग्रोर ग्रधिक-२ दूरी पर गिरे। बुद्ध बच गये। एक कंकड़ी उनक पांव में लगी। क्षत हुग्ना, हलका सा रुधिर बहा। वह कुशलता पूर्वक ग्रापने स्थान से उठ खड़े हुए। भिक्षुग्नों। सम्यक समाधि का यह ज्वलन्त प्रमागा है। मेरे पांव में जो क्षति हुई

है वह केवल घ्यान की पूर्णता में कुछ अभाव का फल है। ८०६-न दुश्मन है कोई अपना,

न सज्जन ही हमारे हैं। हमारे ख्याल फिरने से बने,

ये कुल पसारे हैं।

दश्य-ग्रातम प्रकाश सूर्य की सुनहली किरणों, चन्द्रमा की नीली चांदनी तथा रात्रि की काली कालिमा को प्रकाश करने हारा ग्रखण्ड चेतन स्वरूप है।

द११-जैसे प्रकृति के हरएक पदार्थ को देखने ग्रर्थ प्रकाश का होना ग्रावश्यक है, वैसे ही मन, बुद्धि इन्द्रिय ग्रादि को ग्रपना कार्य करते समय ग्रात्म प्रकाश की ग्रावश्यकता है। क्योंकि बाहर के जड़ प्रकाश मन बुद्धि प्रागादिकों को चेतन करने में समर्थ नहीं हैं।

५१२-ब्रह्मत्व की अपेक्षा बाहरी व्यापार में आप अधिक विश्वास रखते हैं। आप दुनियाँ को परमेश्वर से अधिक सत्य बना देते हैं।

द१३-इन्द्रिय ज्ञान भ्रान्ति मात्र है सब नाम मात्र तथ्य जिनको ग्राप तथ्य मानते रहे हैं, माया मात्र व भ्रम मात्र है। इन्द्रियों के इन्द्रजाल ने ग्रापके लिये इनको बना रखा है। इन्द्रियों के चक्र में न ग्राग्रो।

८१४-यदि तुम सत्य के मार्ग से नहीं हटते तो

प्रवाह तुम्हारे साथ है, समय तुम्हारी ग्रोर है, क्षेत्र तुम्हारे हाथ है । लोगों को पिछली महिमा पर उछलने दो, ग्रगली महिमा सबकी सब तुम्हारी है ।

द१५-जब तुम दिव्य प्रेम के साथ चंडाल में, चोर में, पापी में, ग्रम्यागत में ग्रौर सबमें उस प्रभु के दर्शन करोगे तब तुम भगवान कृष्ण के प्रेम पात्र बन जाग्रोगे।

८१६-व्यक्ति, रूप, मान, पद, धन, विद्या ग्रीर ग्राकार का सत्कार करना मूर्ति पूजन है।

दश्य-हमारा यदि परमेश्वर पर पूर्ण विश्वास है तो हम किसी से नहीं डरेंगे। राजा महाराजाओं से नहीं, वाइसराय से नहीं, खुफिया प्रतिस से नहीं, ग्रौर स्वयं बादशाह से नहीं।

दश्य-श्राचार्य, गौडपार्य ने स्पष्ट कह दिया है चाहे श्राप श्रापस में लन्द्रा रहें, लेकिन श्रापहमसे नहीं लड़ सकते। श्रापहर्य हमारे पेट में हैं।

८१६-यह हिश्य पदार्थ सर्वथा मिथ्या ही है। इसका किसी क्रील में अस्तित्व नहीं है।

द२०-मन् ज्य सारे प्राणियों से श्रेष्ठ है, सारे देवताश्रों से श्रेष्ठ है, उससे श्रेष्ठ ग्रीर कोई नहीं है। देवताश्रों को भी फिर से घरती पर ग्राना पड़ेगा ग्रीर

मनुष्य शरीर धारण कर मुक्ति प्राप्त करनी होगी।

द२१-निश्चिन्ता के दो सूत्र—जो जरूरो है उसे पूरा कर डालें। जो गैर जरूरी है उसे भुला डाले। द२२-निश्चिन्ता ही तो स्वास्थ्य सुधार की सबसे बड़ी दवा है।

्र ८२३-संसार की समस्त नर नारी ही हमारी ग्रुपनं। प्रेही सन्तान है।

प्रताप जा दिन ते उपजी,

दिन दिन ग्रिधिक चली।।

जहँ जहँ होलो सोई परिकरमा, े जो कुछ करे सो सेवा।

जब सोवो तब ेकरी दन्डवत्,

पूर्जो ग्रीर न देवा॥

कहौ सो नाम, सुनौ सो सुनिरन,

खाबी-पियौ सो पूजा।

गिरह उजाड़ एक सम लेखी, भाव न राखी दूजा॥

म्रांख न मूदी, कान न रूधौं, -

काया कष्ट न धार

खुले नैन पहिचानौ हंसि हंसि, सुन्दर रूप निहारी॥ निरन्तर से मन लगा, सबद मलिन वासना त्यागी। कबहूं न छुटै, उठत बैठत ऐसी तारी लागी॥ कहे ''कबीर'' यह उन्मुनि रहनी, सो प्रकट करि गाई। दुःख–सुख से कोई परे परमपद, ते ही पद रहा समाई॥ **८२५—चाहे संसार भर के सारे बड़े-२ उपदेशक** ग्रा जायँ, ईसा ग्रथवा स्वयं ईश्वर ग्राकर उपदेश करें, परन्तु जब तक स्वयं अपने को उपदेश देने के लिये तत्पर नहीं होंगे तब तक दूसरों के उपदेशों से रंचमात्र लाभ न होगा। सच्चे महात्मात्रों के निकट क्रोध मूर्ति मनुष्य भी पानी पानी हो जाते हैं, जंगल के भेड़िये, सिंह ग्रादि उन्हें देख प्रेम विह्वल हो जाते हैं। सांप, बिच्छू ग्रादि ग्रपने दुष्ट स्वभाव को भूल जाते हैं। ५२६-सफलता ईश्वर में तन्मय ग्रीर तल्लीन होने से मिलती है। सदा ऐसा ही हुग्रा करता है। ५२७-जो मुक्त है, सारी प्रकृति उसकी वन्दना करती है, सारा विश्व उसके सामने सिर भुकाता है मैं मुक्त हूं, ग्राप मुक्त हैं। चाहे ग्राज यह माना जाय या नहीं, पर वह एक निष्ठुर सत्य है, देर या सवेर इसे सब लोगों को ग्रनुभव करना पड़ेगा।

द२८-ऐ मनुष्य ! तू ही ग्रपनी चितवन से सारी वस्तुग्रों को चित्ताकर्षक बना देता है। (उन प्रेम भरों) ग्रांखों से जब तुम उनकी ग्रोर देखते हो तुम्हीं स्वयं ग्रपनी चमक उन पर डाल देते हो ग्रौर फिर तुम्हीं उनके प्रेम में फंस जाते हो।

दश्नमेंने विचित्र ग्रौर पेचीदे मार्गों से उन तत्वों की खोज की, जो मुर्भे ईश्वर तक पहुंचा सकें, किन्तु प्रत्येक नई सड़क से जिस पर कि चला तत्व को दूर ही पाया। फिर मैंने बुद्धिमत्ता ग्रौर विद्या की खोज की, परन्तु जितनी ही ग्रधिक खोज की, उत्तने ही मुक्से दूर भागे ग्रौर गुरुग्रों, किताबों, ग्रौर विद्यालयों ने मेरे विचारों को उल्टा गड़बड़ कर दिया। मैं (थककर) बैठ गया, इस तरह से जब निस्तब्धता की दशा विद्यमान थी ग्रौर संयोगतः ग्रपने भीतर ध्यान किया तो इस ग्रन्तहिंट से मुक्से सब कुछ मिल गया, जिसकी मैं खोज में था ग्रौर मेरी ग्रात्मा ने सबको व्याप्त कर लिया।

५३०-यदि तू ईश्वर श्रोर तुच्छ, संसार दोनों को एक साथ चाहता है तो यह तेरी भ्रान्ति श्रोर पागलपन है।

> द३१-करें हम किसकी पूजा, श्रीर लगायें किसके चंदन हम। सनम हम, दैर हम, बुतखाना हम, बुत हम, विरहयन हम।।

८३२-मैं वही हूँ मैं वही हूं मैं वही हूं। जिस जगह तेरी ग्रांख पड़े उसको त् मेरे ग्रतिरिक्त मत जान।

द३३-जैसे स्वप्न में कत्ती, क्रिया ग्रौर कर्म ग्रपने में प्रतीत होते हैं ग्रौर है नहीं, तैसे जाग्रत की त्रिपुटो भी है।

द३४--वेदान्त का यह अनुशासन है कि 'नीच' शक्तु, पाषाण हृदय, पिशाच कोई है नहीं। मेरा पित्रत्र स्वरूप ही समस्त रूपों मं प्रति समय शोभाय-मान है। अपने आपका कोई अनिष्ट नहीं करता। अतः मेरा अनिष्ट करने वाला कौन है? अन्य तो कभी विचार गर्भ में भी उपस्थित नहीं हुआ। इत हिष्ट का पाप तोड़ो।

८३४-जैसे साधारण मनुष्य को पत्थर, गाय, भैंस दृष्टिगोचर होती है, उसी जोर से ग्रानन्दघन श्रद्वैत स्वरूप का सबमें श्रनुभव करना श्रमर होना है।

६३६-विचित्र दर्शन है कि दर्शन करने वाला
दो नहीं रहते। श्रपने श्राप तमाशा श्रौर श्रपने श्राप
तमाशा देखने वाला। श्राइचर्य है हर (परमेश्वर) का
दर्शन यही है कि हर (पशु, पक्षी, मनुष्य सारा संसार)
मैं ही हूं।

प्रथ—जब ईश्वर हिल्ट से देखा जाता है, तो सारा संसार सोन्दर्य का प्रवाह, हर्ष का प्रादुर्भाव ग्रौर ग्रानन्द का स्रोत बन जाता है।

पर्यपि कोई मनुष्य ग्रपने ग्रन्तःकरण में किसी को सत्य या विश्वासपात्र मानेगा तो ग्रवश्य ही वह उस पदार्थ से ग्रलग हो जायगा। ग्रथवा धोखा खायेगा।

प्रश्—तुम ग्रपने ग्रापको ईश्वर, ईसा, मुहम्मद, वुद्ध, कृष्ण ग्रथवा ससार के ग्रन्य किसी महात्मा के ग्रधीन क्यों समभते हो ? तुम सबके सब स्वाधीन हो ।

द४०-परमात्मा का दर्शन केवल शास्त्र ग्रीर गुरु से नहीं होता किन्तु सतोगुण में स्थित रहने वाली ग्रपनी बुद्रिध के द्वारा ग्रात्मा का मनन करने से ही ग्रात्मा का दर्शन होता है।

८४१-इस शरीर को काष्ठ ग्रौर लोहे के समान

(जड़) जानना बस केवल इतने ही ज्ञान मात्र से सबके स्वामो ब्रह्मरूप का बोध हो जाता है।

८४२-जिस चित्त में मुक्ति की देने वाली यह वासना है कि दृश्यमान यह ब्रह्म ही ब्रह्म है (वह साक्षात् मोक्ष स्वरूप है) अतएव अज्ञान रूप भेद बुद्धि द्वैत भाव को सर्वथा त्याग देना चाहिये।

द४३-मैं भी नहीं हूँ तथा मुक्त से भिन्न ग्रौर कुछ भी नहीं है। साक्षात् श्रानन्द से परिपूर्ण केवल निरन्तर ग्रौर सर्वत्र एक ब्रह्म ही है, उद्धेग को त्याग कर ब्रह्म ही की उपासना करनी चाहिये।

८४४-संसार में चर ग्रौर ग्रचर जो कुछ भी दिखता है यह सब मन ही का हश्य है (वास्तव में कुछ नहीं) ग्रौर मन का लय हो जाने पर फिर द्वैत भाव नहीं रहता।

द४५-वेदान्त कहता है कि इस व्यक्ति या उस व्यक्ति की भावनाम्रों की अपेक्षा सत्य को म्रधिक महत्व दो, क्योंकि यदि म्राप सत्य का सत्कार करेंगे तो म्राप यथार्थ में मित्र को महत्व देंगे।

८४६-जिस समय आप यह जान लेंगे कि दूसरों का हित करना अपना ही हित करना है और किसी की हानि करना अपनी ही हानि करना है, उस समय म्राप धर्म के स्वरूप का साक्षात्कार कर सकेंगे।

द४७-तुम आतम प्रतिष्ठा, दलबंदी ग्रौर ईर्ष्या को सदा के लिये छोड़ दो। तुम्हें पृथ्वी माता की तरह सहनशील होना चाहिये। यदि तुम थे गुरा प्राप्त कर सको तो संसार तुम्हारे पैरों पर लोटेगा।

प्रद-जो दूसरों का सहारा ढूंढता है, वह सत्य स्वरूप भगवान की सेवा नहीं कर सकता।

द४६-जो कि दु:ख सुख में समान रहता है। तथा सम्पूर्ण ग्रवस्थाग्रों में ग्रपने ग्रनुकूल ही बना रहता है जो हृदय का एक मात्र विश्राम-स्थान है, वृद्धावस्था जिसके रस को नष्ट नहीं कर सकती, जो समय के वदलने से स्वयं नहीं बदलता ग्रौर जिसकी स्थिति स्नेह सार ही रहती है, सत्यपुरुष के इस प्रकार के सुन्दर प्रेम के पात्र कोई बड़ भागी पुरुष हो होते हैं।

५५०-नाम जप में देश, काल, पात्र, जाति, वर्गा, समय, ग्रसमय, शुचि, ग्रशुचि इन सभी बातों का विचार नहीं होता।

त्रश्—शोक भ्रौर मोह का कारण है—प्राणियों में विभिन्न भावों का ग्रध्यारोप। जब मनुष्य एक को तो ग्रपना सुख देने वाला प्यारा, सुहृद् समभता है। श्रौर दूसरे को दुःख देने वाला शत्रु समभकर उससे द्वेष करने लगता है तब उसके हृदय में शोक ग्रीर मोह का उदय होना ग्रवश्यम्भावी है। जिस समय सभी प्राणियों में वह उसी ग्रखण्ड सत्ता का ग्रनुभव करने लगेगा, जब प्राणीमात्र को प्रभु का पुत्र समभकर सबको महान् भाव से प्यार करेगा तब उस साघक के हृदय में मोह ग्रीर शोक का नाम भी न रहेगा। वह सदा प्रसन्न होकर भगवन्नामों का स्मरण-चिन्तन करता रहेगा। उसके लिये न तो संसार में कोई शत्रु होगा न मित्र, वह सभी को ग्रपने प्रियतम को प्यारी सन्तान समभ कर भाई के नाते से जीवमात्र की वंदना करेगा ग्रीर उसे भी कोई क्लेश न पहुंचा सकेगा। उसके सामने विषधर सर्प भी ग्रपना स्वभाव छोड़ देगा । भगवन्नाम का महात्म्य ही ऐसा है।

द५२-जिसे ग्रपने प्राणों को परवाह नहीं, जो मृत्यु का नाम सुन कर तिनक भी विचलित न होकर उसका सर्वदा स्वागत करने के लिये प्रस्तुत रहता है। उसके लिये संसार में कोई काम दुष्ट्ह नहीं। उसे इन बाह्य शस्त्रों की उतनी ग्रधिक ग्रपेक्षा नहीं, उसका तो साहस ही शस्त्र है। वह निर्भीक होकर ग्रपने साहस रूपी शस्त्र के सहारे ग्रन्याय के पक्ष लेने वाले का पराभव कर सकता है। फिर भी वह ग्रपने विरोधी

के प्रति किसी प्रकार के बुरे विचार नहीं रखता ।

द५३-जब सभी ग्रपने प्रभु का ही स्वरूप है तो भय किसका? भय दूसरे से होता हैं ग्रपने ग्राप से किसी को भय नहीं। द्वेष गैर से किया जाता है, जब सभी स्याम सुन्दर के ही रूप हैं, तब द्वेष किससे करें ग्रीर क्यों करें?

द५४-बकवादी लोग जैसा चाहे वैसा बकवाद किया करें, हम उस पर घ्यान नहीं देंगे। हम तो बस हरि नाम रस की मदिरा के नशे में मस्त हो भूमि पर नाचेंगे लोटेंगे ग्रौर लोटते-लोटते बेसुध हो जायेंगे।

द५५-म्रानन्द ग्रीर उल्लास को विध्वंस करने वाली राक्षसी चिन्ता ही है।

द५६-निर्बल पुरुषों का बल क्षमा ही है ग्रौर वही क्षमा बलवानों का परम भूषण है। क्षमा के द्वारा संसार वश में किया जा सकता है। संसार में ऐसा कौन सा काम है जो क्षमा के द्वारा सिद्ध न हो सकता हो ? जिसके हाथ में क्षमा रूपी शस्त्र है उसका दुर्जन क्या बिगाड़ सकते हैं ?

८५७-यदि किसी के हृदय में ठीक-ठीक अनुराग पैदा हो श्रीर साधक ध्यान भजन की आवश्यकता समभने लगे, तो निश्चय ही भगवान साधक को सद्गुरु से मिला देते हैं। साधक को सद्गुरु के लिये चिन्ता करने की आवश्यकता नहीं

८५८-लज्जा, भय भ्रौर घृगा इन तीन के रहते हुये ईश्वर लाभ नहीं होता।

द५६-ईश्वर दर्शन के लिये व्याकुलता ग्रिधिक नहीं तीन ही दिन नहीं केवल २४ घंटे मन में टिकाग्रो कि उसका दर्शन होना ही चाहिये। ग्रत्यन्त व्याकुल होकर ईश्वर को पुकार करो, तब देखो भला ईश्वर कैसे दर्शन नहीं देता?

द६०-लज्जा, घृगा, भय, कुल, शील, जाति, मान, ग्रभिमान इन ग्रष्ट पाशों से मनुष्य जन्म से ही बंधा रहता है। इसलिए इन ग्रष्ट पाशों को मन ग्रौर शरीर दोनों से त्याग देना चाहिये।

द्र्-त्याग ग्रौर संयम के पूर्ण ग्रम्यास द्वारा मन ग्रौर इन्द्रियों को वश कर लेने पर जब साधक का ग्रन्तः करण शुद्ध ग्रौर पिवत्र हो जाता है तब जसका मन ही गुरु बन जाता है। फिर उसके शुद्ध मन में उत्पन्न हुई भाव तरंगें उसे कभी भी मार्ग भूलने नहीं देतीं ग्रौर उसे शीघ्र ही उसके ध्येय के ग्रोर ले जाती है। द६२—यह जगत केवल हमारी ग्रान्तरिक कल्पना को बाह्य प्रकाश मात्र है। हमारे भोतर भ्रनेकता है, इसलिये बाहर भी भ्रनेकता ही दिखाई देती है।

द६३-कामिनी कांचन की ग्रासक्ति यदि पूर्ण रूप से नष्ट हो तो देह ग्रलग है ग्रीर ग्रात्मा ग्रलग है ऐसा स्पष्ट रूप से दिखने लगता है।

द६४—सभी स्थानों में परमेश्वर ब्याप्त है ग्रौर जो कुछ होता है सो सब परमेश्वर की इच्छा से ही होता है। इस प्रकार की हढ़ धारणा जहाँ हो गई है वहां क्रोध कौन करे ग्रौर किस पर करे? कैसा भी विकट प्रसंग क्यों न हो, मन की समता कैसे विचलित हो सकती है?

द६५-जो सन्मार्ग से किसी भी विघ्न ग्राने पर नहीं रुकता वह ग्रवश्य सफलता पाता है।

द६६-बहता है पानी भर-भर, चलती है हवा सर-सर, उड़ते हैं पक्षी फर-फर, लड़ती हैं फौजें मर-मर, फिरते हैं योगी दर-दर, होती है पूजा हर-हर,

मुक्तमें। मुक्तमें। मुक्तमें॥

द६७-वेदान्त कहता है कि यह संसार एक खेल है और आप उसमें खिलाड़ी की तरह हैं। जो भी कार्य इस जीवन क्षेत्र में आपके सामने आये, उसे अपना पार्ट समभकर पूरा करो, परन्तु अपने वास्तविक स्वरूप को कभी न भूलो। जैसे नाट्यशाला में पार्ट करने वाला व्यक्ति अपनी असलियत को किसी भी राग-द्वेष के अधीन नहीं होता।

द६द-प्रातःकाल को उठते ही ''मैं यह शरीर नहीं हूँ'' श्रीर सब प्राणीमात्र मेरा ही श्रात्मा है। ऐसा समभकर बर्ताव करना। नित्य प्रति ऐसा श्रम्यास करने से यह सिद्धान्त हृदय में स्थिर होगा।

दहर-सच्चा प्रेमो ग्रागे पोछे का चिन्तन नहीं करता, न किसी ग्राशंका से भयातुर होता है ग्रौर न वर्तमान परिस्थिति में प्रीति मात्र के बिना कहीं चैन ही लेता है।

द७० — जैसे बालक प्रतिबिम्ब के आश्रय दर्पण की या जलाशय की स्रोर घ्यान नहीं देता किन्तु उनमें पड़े प्रतिबिम्ब को ही देखता है या जैसे कि पामर लोग इस सकल स्थूल प्रपंच के आश्रय स्राकाश को कभी घ्यान में भी नहीं लाते, केवल इस स्थूल प्रपंच पर हो घ्यान रखते हैं वैसे ही नाम रूप के भक्त स्थूल हिष्ट के लोग ग्रपने दुर्भाग्य के कारण सकल जगत के ग्राधार सच्चिदानन्द जैसी पवित्र वस्तु का कभो ध्यान भी नहीं कर पाते।

प्रश—जो परम प्रभु से प्रेम करता है, उसके आगे सुन्दर पदार्थ, यश, मान, धन, ऐश्वर्य, शक्ति सिद्धि, स्वर्ग सुख आते ही हैं। उसके इनके प्रलोभन से विचलित न होने पर विघ्न, अपयश, निर्धनता, अपमान, शक्ति हीनता तथा रोग और विपत्ति आदि प्रतिकूलताओं का आक्रमण होता है यही प्रीति की परीक्षा है।

दे७२-मृष्टि में जो कुछ पदार्थ है सो सब हमारे भीतर से श्राये हैं।

५७३-यदि दु:ख विपत्ति ग्राये तो समभो ईश्वर तुम्हारे साथ खेल कर रहे हैं। ग्रौर यही समभकर दु:ख में भी परम सुखी रहो।

५७४-मैं स्वयं प्रयत्न से साधन भजन करके ईश्वर को अवश्य प्राप्त करूं गा ऐसा दृढ़ संकल्प करके निष्टा के साथ ३-४ वर्ष तक रोज कम से कम प्रातःकाल भौर सायंकाल प्रत्येक बार दो घंटा आसन पर बंठकर जप ध्यान करते जाओ।

५७५-कठिनाइयों से जितना डरोगे उतना ही वे

ज्यादा भय दिखाती हैं ग्रौर जोर पकड़ती हैं।

द १६ — उच्च कोटि का साधक भगवान को छोड़-कर वह किसी से भी या किसी को भी प्रत्याशा नहीं रखता । उसे चाहे परमेश्वर का जितना दुःख, कष्ट, देखने को मिले, संसार मैं चाहे जितने दुःख, कष्ट. ग्रभाव, दारिद्रय, विपत्ति, किठनाई उसे प्राप्त हों वह किसी से भी विचलित नहीं होता ।

८७७-जगत भ्रौर जोवन खेलमात्र है, ऐसी हढ़ धारणा होने से खेल खत्म हो जाता है।

द्या द्या द्या प्रमित कहता है कि मैं भगवान का दास होकर किससे डरूं, मेरे लिये ग्रसम्भव ही क्या है। हम तारों को चूर-चूर कर डालेंगे, त्रिभुवन को बल पूर्वक उखाड़ डालेंगे। क्या तुम हम जानते नहीं हम श्री भगवान के जौ दास हैं। जिस जगत का शासक भगवान है उसमें मैं किससे डर सकता हूं।

८७६-देश, काल ग्रापके ही भीतर है, ग्राप देश काल के ग्रन्तर्गत नहीं है।

दद०-जगत में जो थोड़ी बहुत खराबी है उसे ग्रच्छा ही कहना चाहिये। क्योंकि साम्यवाद ग्राने पर यह जगत ही नष्ट हो जायगा। साम्य ग्रौर विनाश दोनों एक ही हैं। ८८१-शुभ-ग्रशुभ सभी मेरे दास हैं में उनका दास कदापि नहीं हूं। जगत मेरे विये है मैं जगत के लिये कदापि नहीं हूं।

द=२-जगत के सुख दु:ख के ऊपर शान्त भाव से दिष्टिपात करो। अच्छा बुरा दोनों को एक दिष्ट से देखो। दोनों ही भगवान के खेल हैं। इसिलये अच्छा, बुरा, सुख-दु:ख सभी में आनन्द का अनुभव करो।

६८३-जब कोई भी विषय तुम्हें विचलित नहीं कर सकेगा तभी समभो कि तुमने मुक्ति या स्वाधीनता प्राप्त कर ली।

८८४-पहले ग्रपने को जीत लो फिर सम्पूर्ण जगत तुम्हारे पैरों के नीचे ग्रा जायगा।

पन्ध-लोग जब तुम्हारी बुराई करते हैं तो तुम उन्हें भाशीर्वाद दो। ऐसे स्थान पर जाश्रो जहां लोग तुम से घृणा करें।

प्य होन व्यक्ति कभी भी सिद्ध नहीं हो सकता।

प्रच के नहीं देख सकते।

८८८-ब्रह्महब्टिको छोड़कर ग्रन्य किसी भाव

से किसी वस्तु को मत देखो । यदि ऐसा करोगे तो अन्याय और बुरा ही देखने में ग्रावेगा।

दत्र — जब तक तुम्हारे ऊपर कोई भी तुमसे भिन्न यहां तक कि ईश्वर भी यदि रहेंगे तब तक अभय अवस्था प्राप्त नहीं हो सकती। हमें वही ईश्वर या ब्रह्म हो जाना होगा।

८६०-जिस किसी तस्तु में तुम शक्ति का विकास देखते हो वह शक्ति तुम्हारी दो हुई है।

प्ट१-'खराब' शब्द वाच्य कुछ है यह स्वीकार मत करो जो नहीं हैं उसको सृष्टि ग्रपनी श्रोर मत करो।

प्रश्-सर्वदा कहो 'मैं प्रभु हूँ' मैं सभी का प्रभु हूं। हमी से अपनी ऋंखला गढ़ी है श्रीर हमी इसे तोड़ सकते है।

द ह ३ - भेद वस्तुओं के स्वरूप में नहीं रहता वह तो हमारे मस्तिष्क में रहता है बाहर में तो एक ग्रखंड वस्तु ही है, भेद केवल भीतर में ही है। हमारे मन में भेद रहता है ग्रतएव बहुत्व का ज्ञान मन की सृष्टि ही है।

८६४-तुम तो मुक्त हो, मुक्त हो, पहले से ही मुक्त हो, सर्वदा कहो — मैं सदा भ्रानन्द स्वरूप हूं,

मैं मुक्त स्वभाव हूं, मैं ग्रनन्त स्वरूप हूं, मेरी ग्रात्मा का ग्रादि ग्रन्त नहीं है । सभी मेरे ग्रात्म स्वरूप हैं ।

प्रह्म-देह ग्रौर मन कार्य करते है। मैं कुछ नहीं करता सर्वदा ग्रपने को इस प्रकार समकाते रहो ग्रौर इस बात को प्रत्यक्ष करने की चेष्टा करो, जिससे तुम्हें ऐसा ज्ञान न हो जाय कि तुम कुछ कर रहे हो।

पह६-लोग तुम्हारे प्रति चाहे जैसा व्यवहार करें किंतु तुम्हारा किसी के भी प्रति प्रेम घटना न चाहिये।

म्ह७-जब हम में दोष नहीं है तो हम दूसरे का बोप देखेंगे कैसे ? यदि हम स्वयं पित्र हैं तो हमें बाहर में अपित्रता नहीं दिखाई देंगी। वाहर में अपित्रता हो सकती है किन्तु हमारे लिये उसका अस्तित्व नहीं होगा।

५६५-किसी व्यक्ति से विशेष भाव से प्रेम करना वंधन है, सभी से समान रूप से प्रेम करो। तब तुम्हारी सभी वासनायें विलीन हो जायेगी।

प्टर-जब हम कुछ भी बुराई नहीं देख पायेगे, तब हमारे लिये जगत प्रपंच भी नहीं होगा।

यह जगत प्रपंच वही शुद्ध-बुद्ध स्वरूप ब्रह्म मात्र है । ब्रह्म छोड़ कर भ्रौर कुछ भी नहीं है । यह मत कहो कि योग के द्वारा विशुद्धि प्राप्त होगी । तुम स्वयं शुद्ध स्वभाव हो । तुम्हें कोई भी शिक्षा नहीं दे सकता ।

६००- "ज्ञाता, ज्ञान श्रीर ज्ञेय ये त्रिविध बंधन जब दूर हो जाते हैं तभी श्रात्म-स्वरूप का प्रकाश होता है।" जब बंधन श्रीर मुक्ति रूप भ्रम हट जाता है तभी श्रात्मस्वरूप का प्रकाश होता है।

ह०१-मन सयम करो तो क्या और न करो तो भी क्या ? तुम्हारा धन रहे तो क्या न रहे तो भी क्या ? तुम तो नित्य शुद्ध ग्रात्मा हो । किसी प्रकार का वंत्रन तुम्हारे पास नहीं ग्रा सकता । तुम ग्रापरिगामी निर्मल ग्राकाश रूप हो ।

६०२-धर्माधर्म, पाप-पुण्य दोनों ही दग्ध कर डालो । मुक्ति तो बच्चों की कहानी मात्र है ।

ह०३-न कोई कभी बध हुआ है न कोई कभी मुक्त । मेरे अतिरिक्त और कुछ है हो नहीं। मैं अनन्त स्वरूप और नित्य मुक्त स्वभाद हूँ, कौन मेरे स्वभाव को बदल सकता है ? गुरु भी कौन है ? शिष्य भी कौन है ?

६०४--तर्क-युक्ति, ज्ञान विचार को गड्ढे में फेंक दो। बंध स्वभाव मनुष्य ही दूसरों को बंध देखता है, भ्रान्त व्यक्ति ही दूसरों को भ्रान्त देखता है, अशुद्ध स्वभाव व्यक्ति हो दूसरों को अशुद्ध देखता है।

६०५—तुम सोचते हो कि मैं बंध हूँ मुक्त होऊंगा यह तुम्हारा रोग है। तुम अपरिणामी हो। बातें करना छोड़ दो, चुप होकर बंठे रहो—सभी वस्तुएं तुम्हारे सामने से उड़ जाय वे सब स्वप्त मात्र है। पार्थक्य या भेद नामक कोई वस्तु नहीं है, वह सब कुसंस्कार मात्र है अतएव मौनभाव का अवलम्बन करो और अपना स्वरूप पहचानो।

६०६-तुम आनन्द घन स्वरूप हो। किसी आदर्श का अनुसरणं करने की आवश्यकता नहीं तुम्हें छोड़कर और दूसरा है ही क्या? किसी से भय मत करना। तुम सार स्वरूप हो। शान्ति में रहो-अपने को चंचल मत करो। तुम कभी बंध नहीं हुए हो। पुण्य-पाप तुम्हें स्पर्श नहीं करता। इन सभी भ्रमों को दूर कर दो और शान्ति में रहो।

६०७-किस की उपासना करोगे ? उपासना भी कौन करेगा ? सभी तो श्रात्मा हैं। कोई बात कहना या किसी तरह की चिन्ता फरना कुसंस्कार है। बारम्बार बोलो मैं श्रात्मा हूं, मैं श्रात्मा हूं। शेष सब उड़ जाने दो।

६०८-सर्वोच्च ज्ञान प्राप्त करने पर तुम देख

पाद्योगे कि किसी भी वस्तु में न किसी प्रकार की गित है न किसी प्रकार का परिएाम । हम लोगों की यह घारएा। ही माया है 'किसी प्रकार की गित या परिएाम है।'

६०६-जब तुम इस जगत प्रपंच को नहीं देख पात्रोगे या नहीं जान सकोगे, तभी तुम्हें ग्रात्मोपलब्धि होगी।

६१०-तुम्हारे भीतर जो सब दोष राक्षि है उसे दूर कर डाली-ऐसा करने पर तुम बाहर के दोषों को फिर नहीं देख पाग्रोगे।

हश्-तुम्हें जिस किसी वस्तु का अभाव बोध होता है उसकी सृष्टि तुम्हीं करते हो-वासना मुक्त हो जाओ।

ह १२-भूत या भविष्य में न कोई तुम्हारी अपेक्षा श्रोष्ठ ईश्वर था ना है न होगा तुम्हीं वह अनन्त समुद्र हो । ईसा, बुद्ध प्रभृति तुम्हारी तरंगें मात्र हैं ।

ह१३-हमारे भीतर जो ज्ञान ज्योति वर्तमान है, शास्त्र उसकी श्रोर केवल संकेत करते हैं। श्रोर उसकी श्रीभव्यक्ति करने का उपाय बनला देते हैं। किन्तु जब हम स्वयं उस ज्ञान का लाभ करते हैं तभी हम शास्त्र को ठीक ठीक समक्ष पाते हैं। जब तुम्हारे भीतर उस ग्रन्तज्योंित का प्रकाश है तो फिर शास्त्र का क्या प्रयोजन ? तुम केवल ग्रन्तर को ग्रोर दृष्टिपात करो। सम्पूर्ण शास्त्र में जो है, तुम्हारे ग्रपने भोतर में वही है, वरन उसकी ग्रपेक्षा हजार गुना ग्रधिक है।

६१४-तुम अपने ऊपर अविश्वास कभी मत करो, तुम इस जगत में सब कुछ कर सकते हो, कभी भी अपने को दुर्बल मत समभो। सभी शक्तियां तुम्हारे भीतर विद्यमान हैं।

ह १५—कोई गुरु या कोई शास्त्र हमें उसको प्राप्ति में सहायता मात्र दे सकते हैं, इसके स्रतिरिक्त वे स्त्रौर कुछ भी नहीं कर सकते, स्नौर तो क्या इनकी सहायता के बिना भी हम अपने भीतर में ही सभी सत्यों का लाभ कर सकते हैं तथापि शास्त्र स्नौर स्नाचार्य गग्गों के प्रति कृतज्ञ रहो।

६१६ – तुम उसे बुद्ध, ईसा, कृष्ण, जिहोबा, ग्रत्ला ग्रथवा ग्रग्नि चाहे किसी नाम से पुकार सकते हो, किन्तु वास्तव में वह तुम्हारा ही ग्रात्मा है।

६१७-जगत में जितने वाइबिल, ईसा या वृद्ध हुए हैं, सभी तुम्हारी ज्योति से ज्योतिष्मान है। इस ज्योति को छोड़ देने पर वे सब तुम्हारे लिये ग्रीर ग्रिधिक जीवित नहीं रह सकेंगे, मर जायेंगे। ६१८—मृतक शरीर के साथ चाहे जैसा व्यबहार क्यों न करो, उसमें कोई बाधा उपस्थित नहीं होती। हमें ग्रपने शरीर को इसी प्रकार मृतवत् करके रखना होगा।

ह १ ६ — जब तुम केवल ब्रह्म को हो देखोंगे तब फिर किसका उपकार कर सकोंगे ? भगवान का तो उपकार कर नहीं सकते ? उसी समय सभी संशय निष्ट हो जाते हैं, सर्वत्र समत्व भाव श्रा जाता है। तब यदि किसी का कल्याण करते हो तो स्वयं अपना ही करते हो।

६२०-राजा के समान बनी, समभ रक्खो, समग्र जगत हमारा है।

६२१-तुमने ग्रच्छा-बुरा जो कुछ भी किया है, उसके सम्बन्ध में सोचना बिल्कुल वन्द कर दो।

६२२-हम जो कुछ जानते हैं, सब ग्रात्मा ही का वही:-प्रसारण है, विस्तार स्वरूप है।

ह२३-हम सब सर्वत्र एकत्व का दर्शन करते हैं तब हमारे शरीर की भी मृत्यु नहीं होती, ग्रौर न मन हो की। जगत के सभी शरीर हमारे हैं, ग्रतएव हमारा शरीर भी नित्य है।

१२४-कोई भी व्यक्ति ब्रह्मविद की कुछ भी

सहायता करने में समर्थ नहीं हो सकता। समग्र प्रपंच हो उसके सामने प्रगत रहता है।

ह२५-ईश्वर को अवश्य प्राप्त करूंगा-केवल उन्हीं को चाहता हूं-यह कह कर हढ़ भाव से खड़े ही जाओ। संसार को उड़ जाने दो। ईश्वर और संसार इन दोनों के बीच किसी प्रकार का समभौता मत करो।

६२६-यदि सत्य समस्त जगत का ध्वंस करता है तो भो सत्य ही है। इस सत्य को पकड़े ही रहो।

६२७-ग्रच्छा ग्रौर बुरा ये दोनों ग्रच्छेद्य भाव से जडित है। एक को लेने पर दूसरे को लेना ही होगा।

६२८-कभी भी यह मत सोचो कि तुम जगत को अच्छा और सुखी बना सकते हो।

६२६-नानात्व दर्शन ही जगत में सबसे बड़ा पाप है। सभी को ग्रात्मा-रूप में देखो तथा सभी से प्रेम करो। भेद-भाव को पूर्ण रूप से दूर कर दो।

६३०-सब चोर ग्रौर खूनी, सब ग्रन्यायी ग्रौर पतित, सब बदमाश ग्रौर राक्षस मेरे लिये ईश्वर हैं। देव रूपी ईश्वर तथा दानव रूपी ईश्वर दोनों ही मेरे लिये ग्राराध्य हैं। ये सभी मेरे गुरु हैं।

६३१-यदि बुद्धि ग्रौर शुद्ध हृदय में विरोध हो तो तुम ग्रपने शुद्ध हृदय का ही ग्रमुसरण करो भले ही तुम्हें हृदय का कथन तर्क विरुद्ध मालूम हो। जब हृदय परीपकार करने की इच्छा करे तो बुद्धि तुम्हें वतला सकती है कि ऐसा करना ग्रविचार है, लेकिन तुम हृदय की सुनो श्रीर इससे तुम देखोगे कि बुद्धि की सुन कर तुम जितनी ग़लतियां करते थे उससे कम गलतियां करोगे। शुद्ध हृदय ही सत्य के प्रतिबिम्ब के लिये सर्वीत्तम दर्पण है।

ह ३२ - ग्रगर मनुष्य को यहां से वहाँ तक एक हो सत्ता का ज्ञान हो तो फिर भय कहां से ग्रा सकता है ? जब सर्वत्र एक ही सत्ता है तो फिर डर कहां से ग्रा सकता है ?

६३३-ग्रगर मेरे सिर पर वज्जपात हो जाय, तो वह वज्ज भी तो मैं ही हूं, क्योंकि विश्व में केवल मैं ही मैं हूँ विद्यमान हूं। ग्रगर प्लेग ग्राये तो वह भी मैं ही हूं ग्रौर ग्रगर शेर ग्राये तो वह भी मैं ही हूं। ग्रगर मृत्यु ग्राये तो वह भी मैं ही हूं, मृत्यु ग्रौर जीवन दोनों मैं ही हूं।

६३४-जब हमें यह बोध होता है कि दुनियाँ में द्वैत है तो डर पैदा हो जाता है।

६३४-मैं कैसे मर सकता हूँ, मेरे सिवाय तो कुछ है ही नहीं। इस विचार से जब भय का ग्रन्त हो जाता है तभो पूर्ण ग्रानन्द ग्रौर सच्चे प्रेम की प्राप्ति होती है।

ह३६-मुफे कभी न संशय था, न भय। मृत्यु मुफे कभी छून पाई। मेरे पिता माता कहां? मैं तो अजन्मा हूं। मैं ही सब कुछ हूं, फिर मेरा शत्रु कौन? मैं सिच्चदानन्द स्वरूप हूँ। 'सोऽहम, सोहऽम'। काम, क्रोध, ईर्ष्या कुविचार ग्रादि ने मुफे कभी स्पर्श नहीं किया। क्योंकि मैं तो सिच्चदानन्द स्वरूप हूँ। सब दु:खों पर यह एक ग्रमोघ उपाय है। यही वह ग्रमृत है जो मृत्यु को जोत लेता है।

६३७-मुभे न भय है, न संशय, न मृत्यु, मैं जाति वर्गा सबके ग्रतीत हूं। कौन सा पथ मुभे ग्रपना सकता है ? सब पथों मैं ग्रनस्यूत् हूं।

६३८-ग्रनेकों बार मैं मृत्यु मुख में पड़ा हूँ। धुधातुर रहा हूं, पैर फटे हैं ग्रौर थकावट ग्राई है, लगातार कई दिनों तक मुभे ग्रन्न नहीं मिला ग्रौर अकसर मैं एक पग भी न चल सकता था, मैं पेड़ के नीचे बैठ जाता ग्रौर ऐसा मालूम होता था कि ग्रब प्राण निकले बोलना मुभें कठिन हो जाता था ग्रौर मैं विचार तक न कर सकता। ग्रन्त में मेरा मन इस विचार पर लौट ग्राया, मुभे डर कहां मैं कैसे मर

सकता हूं ? मुभे न कभी भूख लगती है न प्यास । मैं तो वही हूं। यह सम्पूर्ण विश्व मुभे कुचल नहीं सकता, वह तो मेरा दास है। ऐ परमेश्वर । ऐ देवों के देव। तू अपनी हुकूमत चला और हाथ से गया हुआ साम्राज्य फिर से प्राप्त कर। उठ खड़ा हो चल और बीच में ठहरना मत। ऐसा विचार आने पर मैं नव चेतन्य पा उठ खड़ा होता। इस तरह जब जब अधकार का आक्रमण हो, तो अपनी आत्मा की हुकूमत चलाओं और जो कुछ प्रतिकूल है नष्ट हो जायगा, क्योंकि आखिर यह सब स्वप्न ही है।

ह ३६ — ग्रापित्यां पर्वत जैसी भले ही हों सब कुछ भयावह ग्रौर ग्रंधकार पूर्ण भले ही दीखे, पर जानलो सब माया है। डरो मत, यह भाग जायगी। इसे कुचलो, ग्रौर लुप्त हो जायगी। इसे ठुकराग्रो ग्रौर यह मर जाती है। डरो मत, कितनी बार ग्रसफलता मिलेगी यह सोचो चिन्ता न करो। काल ग्रनन्त है। ग्रागे बढ़ो पुनः २ हुकूमत चलाग्रो प्रकाश ग्रवश्य ही ग्रावेगा।

६४०-तुम चाहे किसो की भी प्रार्थना करो, पर कौन भ्राकर तुम्हें सहायता देगा? जिसने स्वयं मृत्यु से छुटकारा नहीं पाया, उससे तुम किस प्रकार सहायता की ग्राशा कर सकते हो ? स्वयं ही ग्रपना उद्घार करो, दूसरा कोई तुम्हें मदद नहीं पहुंचायेगा। तो फिर ग्रात्मा का ग्राश्रय लो। उठ खड़े हो, डरो मत।

६४१-दुर्घलता के कारण ही मनुष्य पर सब प्रकार के शारीरिक और मानसिक दु:ख ग्राते हैं। दुर्वलता ही मृत्यु है।

६४२-करोड़ों दु:ख रूपी कीटासु तुम्हारे ग्रास-पास क्यों न घूमते रहें, पर कुछ चिन्ता न करों। जब तक तुम्हारा मन कमजोर नहीं होता। तब तक उनकी हिम्मत नहीं कि वे तुम पर हमला करें। यह एक बड़ा सत्य है कि बल ही जीवन है ग्रीर दुर्बलता ही मरण।

६४३-चाहे हमें प्रत्येक कार्य में ग्रसफलता मिले, हमारे टुकड़े २ हों जायं ग्रीर खून की धार बहने लगे फिर भी हमें ग्रपना हृदय थाम कर रखना होगा। इन ग्रापत्तियों में ही ग्रपने ईश्वरत्व की घोषणा करनी होगी।

६४४-चाहे हम चीर डाले जायं ग्रीर हमारे चीयड़े-२ कर दिये जायं, पर हमारा हृदय सर्वदा ग्रिधकाधिक उदार ही होता जाना चाहिये।

६४४-यदि तुम सचमुच निःस्वार्थी हो तो तुम

परमेश्वर के समान हो। फिर कौन-सी दुनियां तुम्हें चोट पहुँचा सकती है ? सातवें नरक में से भी बिना भुलसे, बिना स्पर्श हुए निकल जाओंगे।

१४६-किसी को चोर कहो ग्रौर वह चोरी करने लगेगा यह एक निर्विवाद सच्चाई हैं।

१४७-हम स्थूल जगत के स्तर पर भी उस परमात्मा का अनुभव करता हूँ कि "मैं ही सबकी शासक आत्मा हूं।"

१४८-जब हम सबसे अभेद होते हैं तब घोखे-बाज़ हमारे पास आने का साहस नहीं कर सकते।

६४६-ग्रपने ग्रनुभव की सहायता के बिना कोई मनुष्य कदापि हृदय से शुद्ध नहीं हो सका।

६५०-रात भी उतनी प्यारी है जितना दिन,
मृत्यु उतनी ही मधुर है जितना जीवन, ज्वर, भी
उतना ही अभिनन्दनी है जितना स्वास्थ्य, शत्रु उतने
ही प्यारे है जितने मित्र।

६५१-जब तक तुम सबको अपना आप भान न करोगे, तब तक तुम सबको जान नहीं सकते। वास्त-विक तथ्य में गोता लगाना, नामों और रूपों के नीचे को थाह लेना, बनों और उपवनों में, पहाड़ों और निदयों में, दिन और रात में, मेघों और नक्षत्रों में ग्राज़ादी से विचरना, पुरुषों भ्रौर नारियों में, पशुओं भ्रौर फरिइतों में, हर एक की भ्रौर सबकी भ्रात्मा में निर्द्ध होकर विचरना यही जीवन है, यही भ्रात्मज्ञान है, भ्रौर सच्ची वुद्धिमानी है।

६५२-ऐसी कौन सी चोज है जो तुम्हारी प्रफुल्लता को नष्ट कर देतीं है ? वह है दूसरों का ग्रस्तित्व । प्रत्येक एक दम निराला होना चाहता है । हर एक व्यक्ति एक ग्रद्वितीय, द्वैत ही होना चाहता है ।

ह५३-सारा संसार तुम्हारे भीतर है। जैसे तुम स्वप्न में यह सोचने लगते हो कि तुम कहीं जंगलों में, पहाड़ों में, नदी के तट पर विचरण कर रहे हो, जो तुम से बाहर है। किन्तु यह सब तमाशा सचमुच होता तो है तुम्हारे ही भीतर। यदि वे सचमुच बाहर होते, तो कमरा ही उनके बोभ से दब जाता, तुम्हारी चारपाई पानी में बह जाती। इसी प्रकार वेदान्त तुम्हें बतलाता है कि यह सारा संसार तुम्हारे भीतर है, सारा भौतिक ग्रौर मानसिक जगत तुम्हारे ग्रन्दर में ग्रवस्थित है ग्रौर तुम उलटे सोचते हो कि तुम उसमें रहते हो।

६५४-यदि कोई मनुष्य पाँच दिन, उतना क्यों पांच मिनट भी बिना भविष्य का चिन्तन किये, बिना स्वर्ग, नरक या ग्रन्य किसी के सम्बन्ध में सोचे नि:- स्वार्थता से काम कर सके तो वह एक महापुरुष बन सकता है।

हप्प्र-यदि तुम किसो की ग्रोर होने वाली ग्रयनी प्रशसा में हर्षित ग्रौर निन्दा से खिन्न व दुःखी होते रहते हो तो तुम परावलम्बनं हो ले रहे हो। ग्रतः ग्रयनी स्तुति निन्दा को सुनकर भूल की तरह भाड़ दो।

६५६-परावलम्बी होने को अपेक्षा स्वावलम्बी हो कर सत्यावलम्बी होना पुरुषार्थ की सिद्धि है।

६५७—ग्रपना केन्द्र, ग्रपने से बाहर मत रखो, यह ग्रापका पतन कर देगा। ग्रपने में ग्रपना पूर्ण विश्वास रखो। ग्रपने केन्द्र पर डटे रहो। कोई चीज तुम्हें हिला तक नहीं सकेगी।

ह५८-श्रवरा, मनन ग्रौर निदिध्यासन से जब यह निश्चय हो चुका कि सब कुछ परमात्मा ही है तब यह भला है, यह बुरा है, इस प्रकार की हिष्ट हो क्यों हो सकती है ? यह भला है, इस प्रकार की हिष्ट तो यथा कथाचित क्षम्य भी है, परन्तु बुरे की कल्पना तो सर्वथा विपर्यय है । यदि सर्वथा समत्व न रहे, वैषम्य हो हो जाय तो ग्रपनी हिष्ट-भले पर ही जानी चाहिये । भले-बुरे की भावना ग्रौर सत्ता को हढ़

करने की क्या आवश्यकता ? उन्हें तो शिथिल करना चाहिये। यदि प्रतीत होता है भला-बुरा तो वह लोला विलास ही है। नाटक मात्र है। नाटक के भीम और दुर्योधन दोनों ही मनोरंजन के लिये हैं। नाटक की मृत्यु, रोग और उत्पीड़न रसानुभूति के लिये है। ग्रद्भुत, रौद्र, भयानक और वीभत्स भी तो रस ही हैं। तब इनको देखकर क्षुब्ध होने का क्या कारण है।

६५६-ग्रंपमान तो तुम्हारी ग्रात्म ज्योति को जागत करने वाला है। तुम्हारी विस्मृति को नष्ट करके स्मृति को ताजो बनाने वाला है। ग्रंपमान क्षोभ का नहीं, प्रसाद का जनक है। ग्रंपमान होते हो प्रसन्नता से खिल उठना चाहिये कि मेरी स्मृति ताजी करने के लिये साक्षात भगवान स्वयं ग्राये हैं, महान सौभाग्य है।

६६०-व्यवहारिक जगत एक नाटक है ग्रीर मैं उसका पात्र तथा हष्टा हूं। भला बुरा कुछ नहीं सब लीला है।

६६१-परिपूर्णतम परब्रह्म परमात्मा में द्वैत नाम की कोई वस्तु ही नहीं है फिर कौन किसका अभि-मान करे।

६६२-एक ही जड़सत्ता दो रूपों को धारएा किये हुए हैं। वही विषय है और वही इन्द्रिय है। विषयः

गत रूप ग्रौर नेत्र गत रूप में कोई भेद नहीं है। ऐसी अवस्था में मन स्वतंत्र विषयों को सृष्टि करने लगता है । साधाररातः ग्रनुभूयमान प्रपंच से विलक्षरा गंघ, रस, रूप, स्पर्श एवं शब्द की संवित होने लगती है। <mark>त्रनेकों प्रकार के दिव्य दृश्य चित्र, विचित्र स्रनु</mark>भूतियां, देवता, दानव, स्वर्ग, ब्रह्म लोक ग्रादि के दर्शन होने लगते हैं। यह सब मन के ही आकार विशेष हैं। शास्त्र, सम्प्रदाय, मत, पथ, व्यक्तिगत जानकारी, मान्यता एवं भावनायें जो बुद्धि में संस्कार रूप से निहित रहती हैं उदय होकर एक जाल सा बिछा देती हैं ग्रौर साधक को उन्हीं में नित्य बुद्धि उत्पन्न करा कर फंसा देती हैं। इस अवस्था में साधक ऐसा समभने लगता है कि ग्रब मेरा प्रवेश दिव्य राज्य में हो गया है स्रौर मैं भगवत् सत्ता एवं भवगत्लीला का अनुभव कर रहा हूं यह भी भ्रम है। जहां तक नाम श्रौर श्राकृतियों का भेद है वहां तक वास्तविक सत्ता का स्रनुभव नहीं है। इसका निरोध स्रावश्यक है। तत्पश्चात् एक अपूर्व आनन्द का अनुभव होने लगता है इस ग्रानन्द का भोग भी ब्रह्मचर्य का विघ्न ही है। जब ग्रानन्द की वृत्ति भी शान्त हो जाती है, तब ग्रस्मिता मात्र शेष रह जाती है । इस ग्रवस्था में ऐसा

मालूम पड़ने लगता है कि ग्रस्मिता से लेकर विषय पर्यन्त एक ही प्रकृति का जड़ सत्ता का विलास है । मैं तो केवल द्रष्ट मात्र हूं। मैं श्रकर्ता, श्रभोक्ता ग्रर्थात् मैं नित्य ब्रह्मचारी हूं यह श्रनुभूति भी वास्तविक नहीं है । इसमें भी संस्कार शेष विद्यमान रहते हैं । विषय-गत भेद के संस्कार ईश्वर के सम्बन्ध में अन्यत्व को कल्पना ग्रौर द्रष्टा की ग्रुनेक होने की भ्रान्ति इस अवस्था में विद्यमान होते हैं। कोई भी अभ्यास जन्य समाधि चाहे उसका नाम कुछ भी क्यों न रख लिया जाय स्रज्ञान को निवृत्ति करने में समर्थ नहीं है । उसकी निवृत्तियां तत्वमस्यादि महावाक्य जन्य वृत्ति ज्ञान से ही होती हैं। समाधि के द्वारा ग्रन्त:करण के समस्त संस्कार अथवा अशुँद्धियों के धुल जाने पर स्वत: सिद्ध निरुपद्रव पूर्ण बोधात्मक ग्रखंड चिति हो शेष रह जाती हैं स्रौर वहो स्रात्मा का ईश्वर का, स्रौर जगत् का भी स्वरूप है। ब्रह्मचर्य का वास्तविक स्वरूप वही है। इस पूर्ण ब्रह्मचर्य की प्राप्ति समस्त साधन वेद शास्त्र ऋादि का लक्ष्य है

६६३-सहज स्थिति—समाधि हो चाहे विक्षेप ब्रह्मचारी की सहज स्थिति भंग नहीं होती। उसके लिये प्रवृत्ति निवृत्ति सम है। उसके ग्रपने स्वरूप से भिन्न द्रष्टा, दर्शन दृश्य कुछ भी नहीं है।

६६४-विषय की सत्ता इन्द्रियों से, इन्द्रियों की सत्ता मन से, मन की बुद्धि से और बुद्धि की ज्ञान स्वरूप ग्रात्मा से निश्चित होती है। ग्रज्ञान का ग्रनुभव भो ज्ञान ही है।

६६५-प्रमाता, प्रमाण, एवं प्रमेय की त्रिपुटी जान के द्वारा ही प्रकाशित होती है। इस त्रिपुटी के भाव ग्रौर ग्रभाव का प्रकाशक ज्ञान ही है।

१६६-जगत् की परस्पर विरुद्ध घटनात्रों से मेरे चित्त में कभी किसी प्रकार का क्षोभ अथवा विकार नहीं होता—मैं प्रत्येक अवस्था में ही अपनी मुक्ति को जानता और अनुभव करता हूँ।

१६७-इन्द्रियों को ग्रौर विषयों को जो है हो नहीं ग्रपना समभ रहा था कैसी मूर्खता थी।

१६८–हे इन्द्रियों, हे चित्त, तुम्हें तुम्हारी सूढ़ता ग्रौर तुम्हारा मिथ्यात्व मालूम हो गया है ।

६६६-ये जो संसार के भय हैं ये तो वासना मूलक अतएव निर्मूल है क्योंकि वासनाओं से मेरा कोई सम्बन्ध नहीं है। वासनाओं का दादा अज्ञान भी मेरा स्पर्श नहीं कर सकता। अज्ञान और उसके बाल बच्चे (अहंकार से लेकर विषय पर्यन्त) रहे या न रहे। मैं निर्लिप्त ग्रात्मा हूं। क्या जन्म ग्रौर मृत्यु मेरा स्पर्श कर सकते हैं?

६७०-जहां एक ही वस्तु है अपना ही है, अपने सिवाय ग्रौर कोई नहीं है, वहां निन्दा किसकी । किसका ? तो भी जो निन्दा करते हैं वे ग्रयने स्वरूप को न जानकर ही करते हैं। जैसे कोई मनुष्य किसी भ्रम के कारण ग्रपने ही हाथ को सर्प जानकर डरने लगे। जहां मन होता है वहां सुख-दु:ख का भान होता है, जाग्रत-स्वप्न में मन उपस्थित रहता है, इसलिये क्रमशः स्थूल-सूक्ष्म भोग दीख पड़ते हैं। जब सुषुित ग्रवस्था में मन लीन हो जाता है तब वहाँ सुख-दु:ख का भोग भी नहीं दीखता। इस प्रकार सुख-दु:ख रूपो कर्मफल का भोगने वाला मन ही है। जैसे दर्पण में ग्रनेक पदार्थ दिखते हैं। परन्तु दर्पमा में दिखने वाले पदार्थ दर्पएा को छोड़कर उससे भिन्न पदार्थ नहीं होते इसी प्रकार मैं भ्रादर्श स्वरूप हूं। माया को कल्पना से किये हुये विविध प्रकार के माया के चित्र मुफ में दिखते हैं। जैसे बोहर के चित्रों का कोई भी चिन्ह ग्रादर्श में ग्राकर नहीं टिकता। इसी प्रकार ग्रनन्त प्रपंच दीखते हुए भी मुक्त में नहीं टिकते। क्योंकि दिखाव मात्र है। ग्रौर जिसमें दीखते है वह ग्रात्म स्वरूप ग्रादर्श के समान है।

६७१-उस भाग्यशाली साधक का ग्रम्यास सफलता पूर्वक चल रहा है, यह कैसे जाने ? यदि उसकी भोग-वासना दिन प्रति दिन क्षीण होती जा रही हो तो समभना चाहिए कि ग्रम्यास ठीक हो रहा है।

ह७२-मैं ही मैं को देख रहा था, मैं ही मैं को सुन रहा था, मैं हो मैं को स्पर्श कर रहा था, मैं ही मैं को स्वाद ले रहा था। मैं ही मैं को गंध ले रहा था। मेरे सिवाय कुछ नहीं था। केवल मैं ही मैं हूं। इसमें जरा भी सन्देह नहीं हैं।

१७३-एकान्त स्थान में सुख पूर्वक बैठ कर परमात्मा में चित्त की स्थिर करके इस सब जगत् को मिथ्या समभकर ब्रह्ममय देखो ।

१७४-यह जगत्, जीव ग्रौर ईश्वर सब मन को कल्पना है। एक बार उस कल्पना को छोड़कर निवांण पद का श्रनुभव करो।

१७५-द्वैत ग्रौर ग्रद्वैत तेरा ही संकल्प है, उसको छोड़ शेष तू ही है।

१७६-जो भला बुरा मानता है, उच्च, नीच भी विचारता है ग्रीर मुख से सब ब्रह्म है ऐसा बकताद करता है ग्रीर नंगा डोलकर ग्रपने ग्रवधूत होने का प्रदर्शन करता है। वह भ्रष्ट है।

६७७-जो समस्त विहित ग्रौर निषिद्ध कर्मों का त्याग कर नहीं सकता ग्रौर उसका समर्थन करने के लिए कहता है कि श्रुति ने भी मेरा पार नहीं पाया ऐसी हास्यास्पद ग्रवस्था का प्राप्त हुग्रा मनुष्य भ्रष्ट है।

१७८-बड़ा बुद्धिमान बनकर यह सब आहमा ही है ऐसा कहने लगता है परन्तु किसी की बुरो बात तो सही नहीं जातो और अपनी स्तुति सुनने के लिए दौड़ता फिरता है और सुनकर प्रसन्न भी होता है ऐसा पुरुष भ्रष्ट नहीं तो क्या है।

६७६-धारणा को हढ़ता और उद्देश्य की पिवत्रता ये दोनों मिलकर अवश्य बाजी मार ले जाएंगी। और यदि एक मुट्ठी भर लोग इन दो शस्त्रों से सुसिज्जित रहे तो वे निश्चित ही समस्त विघ्न बाधाओं का सामना कर अन्त में विजय प्राप्त कर लेंगे।

६८०-मुभ ही में सारा संसार रहता-सहता, चलता-फिरता श्रौर जीवित रहता है। सर्वत्र मेरी ही इच्छा पूरी हो रही है।

६८१-मेरे लिए प्रत्येक व्यक्ति स्वतन्त्र ग्रौर स्वच्छन्द है। बंधन, परिछिन्नता ग्रौर दोष मेरी हिट में ग्राते ही नहीं। मुक्त, परम मुक्त मैं हूं ग्रौर दूसरे लोग भो स्वतन्त्र हैं।

हन्न-कहां है वह तलवार जो मुक्ते मार सके ? कहां है वह शस्त्र जो मुक्ते घायल कर सके ? कहां है वह विपत्ति जो मेरी प्रसन्तता को बिगाड़ सके ? कहां है वह दुःख जो मेरे सुख में बाधा डाले ? सब भय मेरे भाग गये, सब शंकायें मेरी कट गईं। मेरी विजय प्राप्ति का दिन श्रा पहुंचा। कोई सांसारिक लहर मेरे ज़िश्चल चित्त को श्रान्दोलित नहीं कर सकती। इन लहरों से मुक्ते न कोई लाभ है न कोई हानि। मुक्ते शश्च से भय नहीं, मुक्ते मित्र से घृगा नहीं, मुक्ते मौत का डर नहीं, मुक्ते नाश का भय नहीं।

हद्र-यह सारी सृष्टि मंगलमय मालूम होनी चाहिए। साम्य दृष्टि ग्रानी चाहिये। जैसे मुभे खुद ग्रपने ग्राप पर विश्वास है, वैसा ही सारी सृष्टि पर मेरा विश्वास होना चाहिये। यहाँ डरने की बात ही क्या है? सब कुछ शुद्ध ग्रीर पिवत्र है। यह विश्व मंगलमय है क्योंकि परमेश्वर उसको देख-भाल करता है। संसार में कुछ भी बिगाड़ नहीं है। ग्रगर बिगाड़ कहीं है तो वह मेरी दृष्टि में। जैसी मेरी दृष्टि वैसी सृष्टि।

६८४-यदि हमारे मन को इस बात का निश्चय

न हो कि यह सृष्टि शुभ है, तो चित्त की एकाग्रता नहीं हो सकती। जब तक मैं यह समभता रहूँगा कि सृष्टि बिगड़ी हुई है तब तक मैं सशंक दृष्टि से चारों श्रोर देखता रहूंगा।

६८५-ग्राप सर्वत्र मंगलमय देखने लग जाइये, चित्त ग्रपने ग्राप शान्त हो जायेगा।

६८६-विश्वास रखो कि परमेश्वर हमारा रक्षक है फिर डर किसका ?

६८७--ंग्रतः संसार के बड़े-बड़े नाम ग्रौर चित्ता-कर्षक रूप तथा कर्तव्य मूढ़ता में डालने वाली भांति-२ की वस्तुयें इस एक ही घन सुषुष्ति का पसारा है, भयानक द्वैत केवल स्वष्तमात्र है।

हिद्र — जब तुम किसी सूक्ष्म विषय की छान-बीन में मग्न होते हो तो यद्यिप आंखें खुलीं हों सामने से चाहे जो निकल जाय, दिखाई नहीं देता, कान बन्द न हों, पर हल्ला गुल्ला सुनाई नहीं देता, कारण यही कि तुम ने उस और ध्यान नहीं दिया, तुम्हारी ओर से 'श्रस्तु' नहीं बोला गया। यदि रूप और शब्द तुम से श्रलग कुछ श्रस्तिव रखते हों तो श्रांखें जो खुली थीं श्रीर कान भी जो खुले थे दिखाई क्यों न दिये? सुनाई क्यों नहीं दिये? ६८६-तेरे ग्रस्तित्व के सिवाय कुछ भी विद्य-मान नहीं है चाहे त् इस बात को ग्रंगीकार कर चाहे न कर।

हह०-यदि तुभे अपना प्रकाश स्वरूप दिखाई नहीं देता तो भी तेरा है और ग्रारसी में दिखाई दे तो भी तेरा है। यदि स्वप्न में रुचिकर मौर चित्ताकर्षक घटनायें उपस्थित हैं तो तेरे विचार ग्रीर यदि महाभयावने रूप विद्यमान हैं तो तेरी करतूत है। वैसे हो ससार में चाहे मन भावती घटनायें हों चाहे विपत्तियाँ ग्रीर ग्राफ्तें हों, सब तेरी बनाई हुई हैं।

६६१-मुभे भला कौन मार सकता है ? किस की सामर्थ्य है जो मुभे भयभीत कर सके मैं तो अजन्मा स्रोर स्रविनाशी स्रात्मा हूं। मेरे सिवाय कुछ भी नहीं है, इसमें जरा भी सन्देह नहीं है।

हह२-तुम विचार पूर्वक सर्वेथा स्रचिन्त्य तथा स्रभय रहने का स्रभ्यास बढ़ास्रो स्रौर निरन्तर सावधान रह कर स्रहं में स्रात्मा स्रौर स्रात्मा में स्रहं को देखो, यही ज्ञान की सत्य उपासना है।

६९३ – यदि खूनी हाथ तुम्हारी गर्दन पकड़ ले तो कहो ''मैं साक्षी हूं। मैं साक्षी हूं। कहो मैं ग्रात्मा हूँ। कोई भी बाहरी वस्तु मुभे स्पर्श नहीं कर सकतो।" यदि मन में बुरे विचार उठे तो बार-बार यही दुहराग्रो, यह कहकर उनके सिर पर हथौड़े की चोट करो कि ''मैं ग्रात्मा हूं। मैं साक्षी हूं। मैं नित्य शुभ श्रीर कल्याण स्वरूप हूँ। कोई कारण नहीं है कि मैं कर्म करूं, कोई कारण नहीं जो मैं भुगतूं, मेरे सब कर्मों का ग्रन्त हो चुका है।

६६४-पहले यह विश्वास करना कि '' मैं स्रात्मा हूं, मुभे तलवार नहीं काट सकती, शस्त्र छेद नहीं सकता, ग्रग्नि जला नहीं सकतो, वायु सुखा नहीं सकतो, मैं सर्वशक्तिमान हूं, मैं सर्वदर्शी हूं।

६६५-ईश्वर को ही सर्वाधार समभ कर जो कुछ भी प्रारब्ध में देखना पड़े हर दशा में निर्भय सन्तुष्ट तथा प्रसन्न रहोगे। जब तुम ग्रपने में कर्म करने को शक्ति ग्रीर प्रत्येक कर्म को सिद्धि के परम-श्राध्यय एक परमेश्यर को ही समभोगे तभी भक्ति प्राप्त कर सकोगे।

६६६-जब हम ग्रपनी ग्रात्मा में विश्वास करते हैं श्रौर श्रात्मा के ग्रितिरक्त ग्रौर किसी चीज में विश्वास नहीं करते तब सब सम्पदायें हमारे पास ग्राती हैं।

६६७-प्रकाशों के प्रकाश तुम हो, सारी ज्योति

तुम्हारो है, इसे यहां तक अनुभव करो कि यह धरती नाम यश, सांसारिक सम्बन्ध, लोकप्रियता. अलोकप्रियता, सांसारिक मान और अपमान तुम्हारे शत्रुओं द्वारा आलोचना और मित्रों द्वारा प्रशंसा ये सब तुम्हारे लिए निरर्थंक हो जाय। सफलता का यही रहस्य है।

६६८-मेरा जीवन सत्य के लिए हैं। सत्य कभी भी मिथ्या के साथ मेल नहीं करेगा। यहां तक कि यदि सारी दुनियां भी सत्य के विरोध में खड़ी हो जाय तो भी अन्त में सत्य की ही विजय होगी।

६६६-यह संसार कायरों के लिए नहीं है। भागने का प्रयत्न मत करो। सफलता या ग्रसफलता की परवाह मत करो।

१०००-क्या तुम पूर्णतः निःस्वार्थ हो ? यदि हो तो तुम ऋजेय हो ।

१००१-पक्षपात ही सारी बुराइयों का प्रधान कारण है।

१००२-दूसरों में दुष्टता मत देखो। दुष्टता ग्रज्ञान है, कमजोरी है।

१००३ – जान लो कि सारी बुराइयो को एक ही शब्द द्वारा व्यक्त किया जा सकता है श्रीर वह है 'दुर्बलता'। समस्त श्रसत् कार्यों के पोछे यह दुर्बलता

ही एक मात्र प्रेरक शक्ति है। यह दुर्वलता ही सारो स्वार्थपरता की जड़ है। इस दुर्वलता के कारण ही मनुष्य अपने वास्तविक स्वरूप को प्रकट नहीं कर पाता।

१००४-ऐ महान! ग्रपनी सर्वशक्तिमान प्रकृति को उद्बुद्ध करो । तुम्हीं में तो सारी शक्ति निहित है । देखोगे, यह सारी दुनियाँ, तुम्हारे पैरों पर लोटने लगेगी । एक मात्र ग्रात्मा ही शासन करती है, जड़ पदार्थ क्या शासन करेगा ।

१००५-मैं तूयानि मनुष्य की आंख से दिखने वाला सारा जगत् अर्थात् सृष्टि के पदार्थों की अनेकता सत्य नहीं है। इन सब में एक ही शुद्ध और नित्य परब्रह्म भरा करता है और उसी की माया से मनुष्यं की भिन्नता का भास हुआ है।

१००६-मन से दुःखों का चिन्तन न करना ही दुःख निवारण की ग्रचूक ग्रौषिध है ।

१००७—जहां भी मन है वहां संसार है, मन नहीं रहने पर संसार भी नहीं है। यह संसार मन का संकल्प मात्र है।

१००८-जिससे डरना है या जिस का शोक करना है वह तो ग्रपने से जुदा होना चाहिये ग्रौर ब्रह्मात्मैक्य का ग्रमुभव हो जाने पर इस प्रकार की किसी भी भिन्नता को ग्रवकाश ही नहीं मिलता जैसा कि सुषुप्ति में कोई भिन्नता नहीं रहती तो भय भी नहीं होता।

१००६ — जब तक यह बुद्धि बनी है कि मैं ग्रलग हूँ ग्रीर दुनिया ग्रलग है तब तक कुछ भी क्यों न किया जाय ब्रह्मात्मा का पूरा ज्ञान होना सम्भव नहीं है।

१०१०-जिसे यह मालूम हो चुका है कि सब कुछ ग्रात्मामय है उसे प्राप नहीं लग सकता (ग्रथवा उसे पुण्य-पाप कहां ?)

१०११-जो मनुष्य इस तत्व की पहचान कर ग्राचरण किया करता है कि सब प्राणियों में एक ही ग्रात्मा है, उसी के ग्राचरण को सदाचरण या मोक्षा-नुकूल ग्राचरण कहते हैं ग्रौर जीवात्मा का भी यही स्वतन्त्र धर्म है कि ऐसे ग्राचरण का ग्रार देहेन्द्रियों को प्रवृत्त किया करे।

१०१२-सत्य पर डटे उहने का आग्रह करो तो विदित होगा कि तुम किसी साधारण लोक में नहीं रहते हो। दुनियां तुम्हारे लिये अद्भुत चमत्कारों को दुनिया बन जायगी। तुम्हारे चारों ग्रोर ग्रलौकिक घटनाये घटेंगी ग्रौर धिक्कार है उन देवताग्रों को जो तुम्हारी ग्राध्यात्मिक उन्नति में तुम्हारी खिदमत न करें।

१०१३-यदि लौकिक ग्रासिक्तयों ग्रौर स्वार्थमयी इच्छाग्रों से ग्राप ग्रपने को ग्राजाद कर लें, सो फिर सत्य पाने की बात ही क्या है ? ग्राप स्वयं इसो क्षरा सत्य हैं।

१०१४—जब प्रलयकाल की पवन चले, ग्रह पुष्कर मेघ को वर्षा होवे, बड़वाग्नि लगे, ग्रह द्वादस का सूर्य तपे तो ऐसे क्षोभ विषे भी ज्ञांनी पुरुष चलायमान नहीं होता, काहेते हैं कि सर्वब्रह्म रूप जानता है। दु:ख तब होता है जब ग्रात्मा से इतर भासता है, सो उस को ग्रात्मा से इतर कुछ नहीं भासता।

१०१४—जहां भिन्नता दिखाई देती है, वहां एक दूसरे को देखता है, वहां एक दूसरे को सूंघता है, वहां एक दूसरे को सूंघता है, वहां एक दूसरे की चर्चा करता है, वहां एक दूसरे की चर्चा करता है, वहां एक दूसरे को खूता है, वहां एक दूसरे को चिन्ता करता है, वहां एक दूसरे को चिन्ता करता है, वहां एक दूसरे को छूता है, वहां एक दूसरे को जादता है।

१०१६-किन्तु जहां सब कुछ ग्रात्मा ही ग्रात्मा

हो,वहां किसको किससे देखे ? किसको किससे सू घे ? किस को किस से उस लेवे ? किस को किस से चर्चा करे ? किस से किसकी सुने ? किससे किसकी चिन्ता करे ? किस को किस से छुए ? किस को किस से जाने ? जिससे यह सब कुछ ( वस्तुयें ) जानी जाती हैं उसको किससे जाने ? वह जानने बाला (जानस्वरूप) किस से जाना जाय ?

१०१७—यदि यों कहो कि ग्रात्मा वहां सुषुष्ति में) कुछ नहीं देखता तो (यद्यपि नहीं देखता पर) देखता हुग्रा नहीं देखता है, क्योंकि द्रष्टा स्वभाव ग्रात्मा में देखने को शक्ति कभी नष्ट नहीं, वह ग्रावनाशो है, किन्तु वहां दूसरा कोई है ही नहीं, ग्रात्मा से भिन्न नाम ग्रोर चिन्ह (रूप) वहां लुप्त हैं ग्रतः ग्रात्मा देखे किसको ? ग्रादि।

१०१८—जेते कुछ सुन्दर पदार्थ हिष्ट ग्राते हैं सो मिथ्या है तिनके निमित्त यत्न करना परम ग्रापदा है ये कैसे पदार्थ हैं, ग्रापात रमगीय है जो देखने मात्र सुन्दर है।

१०१६-जो कोई तुम को उपदेश करता है सो सुन तेरा जो कोई बड़ा पुण्य है, सोई सुद्ध संवित हो कर मलीन संवित को उपदेश करता है सो संवित न देवता हैं, न मनुष्य है, न यक्ष है, न राक्षस है। पिशाच ग्रादिक भी नहीं है, केवल ज्ञान मात्र है, सो भी तू ही है, ग्ररु मैं भी वही हूं ग्ररु जगत् भी वही है जो सर्व बही है तो वासना किस की करनी है।

१०२०-जगत् पांच भौतिक है सो मन इन्द्रियों का विषय है अरु भ्रात्मपद है, सो मन इन्द्रियों का विषय नहीं।

१०२१ — हे राम जो ! मैं भी ग्राकाश रूप हूँ तू भी त्राकाश रूप है सब जगत भी। ग्राकाश रूप है, किसी के साथ ग्राकार नहीं, सब निराकार रूप है, ग्रह जो तू कहे बोलते-चालते क्यों हैं तो जैसे स्वप्न विषय सब ग्राकाश रूप होते हैं ग्रह नाना प्रकार के चेष्टा करते हुट ग्राते हैं परन्तु ग्राकाशरूप हैं।

१०२२-ग्रर्थ रात्रिको जो कोई उठता है, इन्द्रियों की चपलता का विषय से ग्रभाव होता है, ग्रफुर सत्ता तिस काल में होती है सो चिदाकाश है।

१०२३- हश्य में प्रीति न रहना यही ग्रसली वैराग्य है।

१०२४-जिसे विवेक हुआ है उसे यह बोध निरंतर रहता है कि सारा प्रपंच मुक्तसे भिन्न नहीं है। उस के लिये केवल एक हो सत्ता रह जाती है।

१०२५-रोग हमें दबाना चाहता है, उससे हमारा विचार मन्द भी पड़ जाता है। इस लिये उस को निवृत्ति अवश्य करना चाहिये। परन्तु विचारवान पुरुष उसी के पीछे नहीं पड़ जाता वह तो यही देखना है कि भयंकर दु:ख के समय भी उसका विचार तो नहीं छूटता। वह कभी हाय-हाय करके प्राणा नहीं देता। क्योंकि वह जानता है कि रोग उसका दास है। वह कैसा भी भय दिखलावे उसके अपर प्रभाव नहीं डाल सकता।

१०२६-यदि हम स्वप्त में ऐसा विचार करने लगें स्वप्त क्या है ग्रीर स्वप्त द्रष्टा क्या है तो उस ग्रवस्था में भी उनका विवेक हो ही सकता है तथा उसी समय यह भी सिद्ध हो सकता है कि जीव, प्रकृति ग्रीर ईश्वर यह तीन तत्व हैं परन्तु विचार किया जाता है तो वह स्वप्त द्रष्टा से भिन्त हैं ? स्वप्त द्रष्टा तो समग्र रूप है ग्रतः सिद्धांत यहो है कि यह सब कुछ द्रष्टा ही है।

१०२६-परमार्थ तत्व के विषय में तीन पक्ष हैं।

- (१) मुभ से भिन्न कुछ भी नहीं है।
- (२) सब मैं ही हूं।

(३) सब वासुदेव ही है। विचार से देखा जाये तो तीनों एक ही हैं।

१०२५-बोधवान की हिन्ह में सारा प्रपच बोध स्वरूप है। इसमें सब प्रकार के पाप-पुण्य, निन्दा-स्तुति, राग-द्वेष श्रौर दैवी एवं श्रासुरी प्रकृतियों की प्रतीति हो रही है। इसो से क्या वह उसकी सत्ता स्वोकार कर लेता है? सारे प्रपंच को माया के विलास समभने के कारण उसे किसी भी घटना से कुतूहल नहीं होता। यदि सूर्य शीतल किरणों वाला हो जाय, चन्द्रमा तेजो से तपने लगे श्रौर श्रिग्न नीचे की श्रोर फैलने लगे तो भी जीवन मुक्त महात्मा को कोई श्राइचर्य नहीं होता। ऐसे महात्मा लोग स्वभाव से निर्भीक होते हैं। संसार की बड़ी से बड़ी श्रापत्ति उन्हें श्रपने निश्चय से चलायमान नहीं कर सकती।

१०२६-प्रश्न-राग द्वेष के ग्रत्यन्ताभाव का क्या उपाय है।

उत्तर—उपाय यही है कि सारे प्रपंच को मनो-राज्य देखे । निन्दा-स्तुति ग्रौर राग-द्वेष से प्रपंच में सत्यत्व दृढ़ होता है ।

१०३०-सम्पूर्ण प्रपंच बोधवान का ही संकल्प है। सारी सृष्टि जल से तरंग के समान उससे भिन्न नहीं है। जो कुछ है सब वही है। उन की सृष्टि ही सृष्टि है। उसका जो चिन्तन है वही सृष्टि है।

१०३१-जिस समय हमें कोई कत्ल करने को तैयार हो ग्रौर हम प्रसन्तता से उसके लिये तैयार रहें—हमारे हृदय में किसी प्रकार का भय या विषाद उत्पन्त न हो, उस समय समभना चाहिये कि हमने राग-द्वेष पर विजय प्राप्त की है। ग्रथवा जिस समय हमारी हिंट पड़ते हो सिहादि हिंसक जीवों की हिंसा वृत्ति दूर होजाय, उस समय राग-द्वेष का ग्रभाव समभना चाहिये।

१०३२-म्रात्मा से भ्रतिरिक्त श्रौर कुछ भी नहीं है, इसी का नाम भ्रात्म निष्ठा है।

१०३३ – हमारा मनोराज्य हमसे भिन्न तो नहीं होता। भिन्न वही वस्तु हो सकती है जिसका कोई दूसरा बनाने वाला हो, यह संसार मेरा ही संकल्प है। ग्रतः यह मेरे से भिन्न नहीं है।

१०३४-श्रुति कहती है कि ब्रह्मवेत्ता से सम्पूर्ण चराचर जीव प्रेम करने लगते हैं। इसका कारण यह है कि उसका किसी में राग-द्वेष नहीं रहता, क्यों कि उसकी दृष्टि शारीरादि से अनात्म पदार्थों से उठ जाती है। वह सम्पूर्ण जगत् को अपना आप ही समकता

हैं। उसकी दृष्टि सर्वदा 'दृष्टि सृष्टि वाद' पर रहती है। वह समभता है कि सारा प्रपंच मेरी ज्ञान दृष्टि का ही चमत्कार है, परन्तु यह दृष्टि सृष्टिवाद ग्रभ्यास की चोज नहीं है। ग्रसंगता का ग्रभ्यास करते करते ग्रपने को पूर्णतया ग्रसंग ग्रमुभव करने पर यह दृष्टि स्वयं सिद्ध हो जाती है, क्योंकि उस समय ग्रभ्यास से यह बात दृढ़ हो जायगी कि मैं चराचर का दृष्टा हूँ ग्रौर सम्पूर्ण दृश्य मह भूमि का जल है।

१०३५-चार बातें सदा याद रख़ो-

[१] संसार को दुःख रूप समभना।

[२] उसे स्बप्नवत समभ्तना।

[३] उसे भगवान की माया समभना।

[४] उसे ब्रात्मा को तरंग समभना।

१०३६-यह दात निश्चित ही है कि सम्पूर्ण प्रपंच आकाश के भीतर है। जो वस्तु आकाश में होती है वह वस्तुतः होती नहीं है। क्योंकि उसके निमित्त और उपादान कारण का अत्यन्त अभाव है। आत्मा में एक शक्ति वृत्ति होती है यहां सम्पूर्ण प्रपंच को विषय करती है। जितने भाव पदार्थ हैं वे अभाव के भीतर हैं। इसलिए वह वृत्ति पहले अभाव को ही ग्रहण करती है फिर अभावाकार होकर उन पदार्थों को

श्रनुभव करती है। इस प्रकार श्रभाववृत्ति भाव पदार्थों की साक्षी है श्रीर श्रात्मा श्रभाववृत्ति का साक्षी है। इससे यह सिद्ध हुग्रा कि श्रात्मा सम्पूर्ण पदार्थों से सर्वथा ग्रसंग है। ग्रभाव वृत्ति के साथ तादात्म्य होने से ही उसे ग्रन्य पदार्थों की प्रतीति होती है।

१०३७—जब संसार है ही नहीं तो फिर उसका चिन्तन ही क्यों करते हो ?

१०३८—मेरे से स्रतिरिक्त वस्तु न हुई है स्रौर न होगी, जितना भी कर्तापन-भोक्तापन हैं वह सब प्रतीति मात्र है—इसी का नाम ब्रह्मानन्द है यहां सम्पूर्ण प्रपंच का स्रभाव रहता है।

१०३६-विवेकी के लिए तो दृष्टि ही सृष्टि है ग्रियांत् मन संकल्प हो संसार है ग्रीर निःसंकल्प ही शान्ति है। चिन्तन ही जगत् है ग्रीर यही विष्न है तथा चिन्तन का ग्रभाव ही शान्ति है ग्रीर यही विवेकी का मुख्य कर्तव्य है।

१०४०-सारा दृश्य ग्रपनो हो दृष्टि का विलास है। सारा दृश्य शून्य रूप हैं।

१०४१-स्वप्न द्रष्टा तुम्हीं हो ग्रीर यह संसार तुम्हारा हो स्वप्न है। बस जिस समय तुम्हें यह ज्ञान हो जायगा उसो समय तुम्हारी मुक्ति हो जायगी। १०४२-योगो को ध्यान के समय कुछ भी चिन्तन न करना चाहिये। सर्वदा जून्य पर (जून्य परायण स्रथवा जून्यातीत रहना चाहिये।)

१०४३ – ज्ञानी ग्रपने से भिन्न सबको भूल जाता है ग्रौर भक्त ग्रपने ग्रापको ही भुला देता है।

१०४४-कितना भी चमत्कार हो ग्रपने लक्ष्य से न हटो।

१०४५-विरक्त साधु को तीन बातों पर अवश्य ध्यान रखना चाहिए।

- (१) विद्याभिमानी पंडितों के साथ न रहे।
- (२) गोशाला, पाठशाला, मन्दिर प्रथवा स्थान धारी साधुग्रों के साथ न रहे। इन स्थानों में रहने से विरक्त के मन में भो काम करने की प्रवृत्ति जाग्रत होगी।

१०४६-किसी एक स्थान या व्यक्ति का होकर न रहे। ऐसा होने पर उस व्यक्ति या स्थान से राग हो जाता है।

१०४७-साधु को फलाहारी, लवगात्यागी, दुग्धा-हारी, या मौनी होकर नहीं रहना चाहिये। इससे व्यर्थ ग्रिभमान हो जाता है।

१०४५-ज्ञानी की दिष्ट ही सृष्टि है। उसकी

हिष्ट की निवृत्ति सम्पूर्ण प्रपंच की निवृत्ति है।

१०४६ — मैं सम्पूर्ण प्रपंच से भिन्न हूं, ऐसी भावना करने से चित्त की साम्यावस्था हो जातो है यही चित्त की निर्विशेष स्थिति है। इसका ग्रभ्यास ग्रधिक बढ़ने पर चित्त विलीन हो जाता है।

१०५०—ग्रासन स्थिर करने के लिये ऐसा संकल्प करना चाहिये कि जिस प्रकार पृथ्वी को धारण करने पर शेष जो बिलकुल नहीं हिलते, उसो प्रकार मैं भी स्थिर रहुंगा मैं शरीर ग्रौर प्राण का द्रष्टा हूं।

१०५१-हश्य या अनात्म वर्ग से विवेक करते समय पहले तो ऐसी भावना करो कि मैं रूप से अलग हूं, श्रर्थात् काला, पीला, नीला, हरा, लाल जो कुछ भी दिखता है। उस सबसे अलग हूं। फिर ऐसा विचारो कि सुख-दुःख, राग-द्वेष, हर्ष-शोक जो कुछ भी मन की कल्पना है उन सबसे भी मैं अलग हूँ।

१०५२-(१) संसार मिथ्या है, यह मन्द ज्ञानी की धारगा है।

- (२) संसार स्वप्नवत् है यह मध्यम ज्ञानी की धारणा है।
- (३) संसार का ग्रत्यन्ताभाव है ग्रथित् संसार कभी हुआ ही नहीं। यह उत्तम ज्ञानो की धारणा है ।

१०५३ — यदि तुम भक्ति-मार्ग में हो तो यह सब भगवान की सृष्टि है, इसलिए तुम किसो की भी निन्दा नहीं कर सकते। ग्रीर यिन ज्ञान मार्ग में हो तो यह ग्रपनी ही सृष्टि है, फिर ग्रपनी ही बुराई तुम कैसे करोगे? ग्रतः दोनों ही मार्गों में दूसरे को निन्दा करने का ग्रवकाश नहीं है।

१०५४—गुरा दोषों से रहित समदर्शी मुनि को उचित है की किसी के भले या बुरे कर्म करने पर ग्रथवा बाणी से भला या बुरा बोलने पर न तो स्तुति करे न निन्दा ही। मुनि को चाहिये किसी प्रकार का भला या बुरा कर्म न करे, न भला बुरा कहे ग्रौर न चित्त में ही विचारे, श्रात्मा में रमण करता हुग्रा उदासीन वृत्ति से विचारे।

१०५५-द्रष्टा एक है। दृश्य श्रनेक है। द्रष्टा विकार रहित है ग्रीर दृश्य विकार सहित हैं। दृश्य मायिक जड़ दु:ख रूप है। द्रष्टा तत्व स्वरूप 'चैतन्य स्वरूप ग्रीर सुख स्वरूप है।

१०५६-दृश्य में द्रष्टा का भान ग्रौर द्रष्टा में दृश्य का भान हो रहा है, इस गड़बड़ी का नाम ग्रविवेक है (ग्रज्ञान है) ग्रौर द्रष्टा को द्रष्टा ग्रौर दृश्य को दृश्य समभने का नाम विवेक (ज्ञान) है।

१०५७-सम्पूर्ण जगत माया ग्रविद्या का कार्य है। इससे उनके सब पदार्थ माया स्वरूप ही है ग्रीर उन पदार्थों की ग्राकृति ग्रादि जो है, वह रूप भी माया स्वरूप है। सम्पूर्ण माया दृश्य है, इसीसे उनमें का रूप भी दृश्य है। इसी प्रकार रूप की ग्रनेकता है। सम्पूर्ण पदार्थ माया के होते हुए भी माया स्वयं ग्रस्तित्व रहित है वह स्वयं भी चेतन के ग्राधार में है।

१०५८-नाम ग्रीर रूप माया स्वरूप है ग्रीर मिथ्या है। नाम ग्रीर रूप में नाम सृष्टि का ग्रीर रूप ईश्वर सृष्टि का है।

१०५६-रूप ग्रनेक है ग्रौर उनका द्रष्टा नेत्र एक है ऐसा कहने से नेत्र की ही पदार्थों के रूप में ग्रनेकता है ऐसा न समभना चाहिये। यहाँ नेत्र का कथन सब इन्द्रियों के निमित्त है।

१०६० — जैसे सबको स्वप्न किल्पत संसार भूठा होता है, उसमें शंका नहीं होती । वैसे ज्ञानी पुरुष को सम्पूर्ण जगत शंका रहित भूठा है। ग्रन्तर में हढ़ता से भूठा हुग्रा है। इसी से व्यवहार होते हुए भी ग्रन्तर चालित नहीं होता।

१०६१-ज्ञानी पुरुष ग्रात्मबोध के पश्चात् सम्पूर्ण व्यवहार को देखता है। व्यवहार करता है तो भी उसे परमाथिक सत्य है ऐसा कभी भी नहीं मानता, दीखता है सब होता है, परन्तु वास्तविक यह कुछ भी नहीं है। ऐसा मिथ्यात्व का परिपक्व निश्चय होता है। किसी ग्रवस्था में भी जगत सच्चा है ऐसी भूल नहीं होती। ग्रपना ग्रौर ग्रौरों के व्यवहार को भी देखने मात्र से ही मानता है सच्चा नहीं। ऐसे व्यावहारिक चिदाभास को भी मिथ्या ही मानता है ग्रौर सुख-दु:ख जन्म-मरगा भी चिदाभास से होने वाले परमाथिक में मिथ्या ही है। वास्तविक तत्व ग्रद्धैत परब्रह्म ही है ऐसे जानता है।

१०६२—याद रक्खो—परिस्थित के सम्बन्ध में तुम्हारे मन की कल्पना तो है ही पर यदि वह ग्राती है तो भी तुम्हारे लाभ के लिए ही ग्रातो है। तुमको चाहिये कि तुम न तो ग्रनुकूल परिस्थित की इच्छा करो, न प्रतिकूल परिस्थित से भय करो। जो भी परिस्थिति ग्रा जाय उसी से लाभ उठाग्रो।

१०६३-याद रक्खो — प्रत्येक परिस्थित को उसे अनुकूल प्रतिकूल न मान कर परमात्मा की माया समभो, उसे केवल देखते रहो और किसी भी परिस्थित से जरा भी प्रभावित न होकर आत्मस्वरूप में स्थित रहो।

१०६४-प्रतिबिम्बित मुख दिखाई पानौं या दर्पण के बीच में देता है किन्तु वह प्रकाश वस्तुतः रहता पानी या शीशे के बाहर ही बाहर है। वह छाया जो पानी या दर्पण के बीच में दिखाई पड़ती है, सत्य नहीं होती।

१०६४—स्वप्न में वस्तुओं का दृष्टिगोचर श्रीर जाग्रत में संसार का भान होना यह पुरुष का प्रकाश माया के स्फटिक में से गुजर जाने के कारण से है। शब्द स्पर्श, रूप, रस, गंध, चित्र विचित्र रंग (ग्राभास) क्या है। केवल पुरुषोत्तम के प्रकाश का ग्राविभिव माया के स्फटिक में से वार पार गुजरा हुग्रा। ये स्फटिक ग्रनन्त हैं ग्रथित शरीर बहुसंख्यक हैं किन्तु पुरुषोत्तम (सूर्य) एक ही है। प्रत्येक व्यक्ति के ग्रन्तःकरण से उस एक ही पुरुषोत्तम का प्रकाश निकल कर भांति २ की शोभा बना रहे हैं।

१०६६ – तुम्हारा देखना ही सृष्टि का प्रत्यक्ष होना है, दृष्टि ही में सृष्टि है। ज्ञाता ग्रौर ज्ञेय पृथक् पृथक् नहीं है। सबका ग्रस्तित्व तेरे स्वरूप पर स्थिर है, तेरे 'ग्रस्तु' का भिखारी है। हमारा साक्षी बनना ग्रौर उनका विद्यमान होना दोनों सापेक्षक है।

१०६७-चराचर को विचलित कर देने वाले प्रलय कालीन विस्फोट के होने पर भी जिसका चित्त क्षुब्ध नहीं होता वह महात्मा कहा जाता है।

१०६८—हिष्ट सृष्टि वाद को रीति से प्रत्येक ग्रवस्था चेतन की केवल हिष्ट मात्र है। वह नवीन हो भासती है। जिस समय जिस ग्रवस्था की स्फूर्ति होती है, उसी समय उनके पदार्थ, पदार्थ ज्ञान में उपयोगी त्रिपुटी ग्रौर ग्रनुभूत पदार्थों को स्मृति का भी स्फुरण हो जाता है ग्रतः प्रत्येक ग्रवस्था की स्फूर्ति के समय उसमें प्रतीत होने वाले पदार्थ, संस्कार एवं स्मृति ग्रादि भी नवीन ही स्फुरित होते हैं।

१०६६-जिसका चित्त विषय शून्य ग्रौर हृदय शान्त है, उसका सारा सन्सार मित्र हो जाता है ग्रौर मुक्ति भी उसकी मुद्दी में ग्रा जातो है ।

१०७०-चाहे करोड़ों शत्रु उपस्थित हों उनसे प्रेम ही करना चाहिए। चाहे करोड़ों मित्र ग्रा जायें उनसे राग नहीं करना चाहिए। जो मान के इच्छुक हैं उन्हें मान देना चाहिए तथा ग्रौर भी जो व्यक्ति हमसे जिस वस्तु की इच्छा करे उसे यथा सम्भव वह वस्तु दे देनी चाहिए।

१०७१-यह संसार ग्रसत् है इसी का नाम ज्ञान है ग्रौर संसार की सत्ता मानना ही ग्रज्ञान है।

१०७२-जब तक किसी प्रकार का भय है तब

तक तो तत्व ज्ञान की गंध भी नहीं। जब संसार से निर्भय हो जाय श्रीर संसार को तृगावत् समभे तभी कोई ज्ञानी हो सकता है।

१०७३-विचार करो समस्त हश्य जगत् संकल्प से पूर्ण है। जैसा संकल्प करोगे ठीक उसी भांति हिष्टगोचर होने लगेगा। संकल्प समुद्र के जल की बूंद के समान है ग्रनन्त संकल्प समूह ही संसार है। वास्तव में संकल्प से भिन्न कुछ नहीं है ऐसा विचार करके विश्व प्रपंच की ग्रासक्ति का नाश कर दो।

१०७४-चाहे ग्रांखें खुली रखो, चाहे बंद, ग्राव-श्यकता है चेष्टा शून्य हो जाने की । इस ग्रम्यास से सारी बीमारियां दूर हो जायेंगी।

१०७५-शरोर में जो भारीपन होता है वह वायु त्रीर कफ के कारण होता है। पित्त प्रथित गर्मी के बढ़ जाने पर शरीर हल्का हो जाता है। गर्मी को ही बिजली भी कहते हैं। ग्रासन ग्रीर प्राण के स्थिर होने पर शरीर में बिजली पैदा होती है। यदि शरीर से कोई भा किया की जाती है तो उसके साथ बिजली निकल जाती है। बिजली को रोकने से शरीर निरोग हो जाता है

१०७६-मैं ब्रह्म हूं तथा यह सर्व विश्व मेरे विषे कल्पित है। १०७७-जो जो पादार्थ हष्य होवे हैं सो सो मिथ्या ही होवे हें। जैते शुक्ति, विषे प्रतीत हुमा रूप हश्य होने से मिथ्या ही है।

१०७५-समस्त चिकित्सा, समस्त ग्राकर्षण (चुम्बकत्व) ग्रौर समस्त वशीकरण शास्त्र का रहस्य यहो है तू ग्रपने को समग्र निश्चय कर, फिर वास्तव में समग्र तू ही है। यही तत्व है। इसी तत्व में तू वास कर, प्रमुभव कर कि "मैं समग्र हूं" "मैं सर्व शिक्तिमान हूं।" "मैं परमेश्वर हूं।" जब तक ग्रपने सिवाय कोई दूसरी वस्तु भान होती है, तब तक ग्राप सीमा बद्ध ग्रौरअशांत हैं।

१०७६—स्वप्न के पदार्थ स्वप्न में सच्चे प्रतीत होते हैं। स्वप्न में स्वप्नावस्था के पदार्थ भूठे हैं, यदि कोई यह जानना चाहे तो जान नहीं सकता । स्वप्न को सृष्टि थोड़ी देर की ग्रौर विचित्र होती है। जब ग्रादमी जागता है तब जानता है कि चारपाई पर पड़ा हूं, मेरे भीतर स्वप्न हुग्रा, स्वप्न के पदार्थ, देश—काल ग्रौर सब क्रिया मेरे सिवाय ग्रौर कुछ नहीं थों। जैसे स्वप्न के पदार्थ भूठे हैं। इसी प्रकार तत्व ज्ञानी पुरुष जो ग्रज्ञान रूपी निद्रा में से ज्ञान रूपी जागत ग्रवस्था को प्राप्त हुग्रा है वह ज्ञान के लक्ष्य से

कहता है कि एक ब्रह्म के सिवाय ग्रौर कुछ नहीं है।

१०८०-इन्द्रियां विषयों की द्रष्टा है, मन इन्द्रियों का द्रष्टा, बुद्धि मन की द्रष्टा है ग्रौर ग्रिभयान बुद्धि का द्रष्टा है। जब तक हम उसे ही द्रष्टा मान लेते हैं जो हश्य हैं, तब तक जो सर्व का द्रष्टा है उसको ग्रथवा यों कहो कि जो सभी मान्यताग्रों से ग्रतीत द्रष्टा है उसको नहीं जान पाते हैं।

१०८१-भय का वास्तव में ग्रस्तित्व नहीं है, क्यों-कि भगवान ने जो वस्तुयें बनाई हैं, वे सभी मंगलकारी हैं। मंगलमय भगवान ने ऐसी किसी वस्तु का निर्माण हो नहीं किया है, जिससे मनुष्य को भयभीत होना पड़े। इस संसार में केवल भगवान ग्रीर उनके द्वारा निर्मित वस्तुग्रों का ही ग्रस्तित्व है।

१०८२-जिस वस्तु से ग्राप भयभीत होते हैं, उस वस्तु में वस्तुतः उतनी शक्ति ही नहीं है कि वह ग्रापको भयभीत कर सके। भय का वास्तव में ग्रस्तित्व ही नहीं है। भय के लिये तुम्हारे जीवन में कहीं स्थान ही नहीं है।

१०८३-जो ज्ञानवान पुरुष हैं, तिनको जगत् सत असत कुछ नहीं भासता। केवल ब्रह्मसत्ता अपने आप स्थित भासती है। श्रह जो श्रज्ञानी हैं तिनको भिन्न-२ नाम रूप भासता हैं।

१०८४-ऐसा कोई व्यक्ति नहीं है जिसे प्रणाम करूं, मैं सबकी ग्रपेक्षा श्रेष्ठ हूँ। सब मेरी हो विभूति है, मैं ही सब हूं।

१०८५-सारा दृश्य शून्यस्प है। इसका कोई आधार नहीं है। इस शून्याशून्य से विलक्षण इसका आधारभूत एक मात्र मैं हो ग्रखंड परिपूर्ण तत्व हूँ। मुभ से भिन्न ग्रौर कुछ है हो नहीं। ये ग्रनन्त कोटि ब्रह्माण्ड मुभ में ही ग्रध्यस्त ग्रौर इनका ग्रधिष्ठान भूत मैं इनसे सर्वथा ग्रसंग हूं। यह ग्रनुभव इतना स्पष्ट था मानों नेत्रों से दिख रहा हो। ऐसा जान पड़ा मानों मैं ही सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड का सार्वभौम सम्राट हूं।

१०८६-उत्तम पक्ष तो यह है कि हम किसी को भला या बुरा न समभकर केवल भगवत् स्वरूप समभों। मन्त्रम पक्ष यह है कि सबको ग्रुभ कामना से सबको हित हिन्द से उनके कल्याण के लिये श्री हिर से प्रार्थना करें कि प्रभो ! ये जीव श्रापकी महिमा को न जानकर श्रौर श्राप ही की माया से मोहित होकर भूले हुए हैं, इसी से हमसे द्वेष करके ये अपने परलोक विगाड़ते हैं। दयामय ! इन पर दया करो श्रौर इन्हें

प्रेम दान करो जिनसे इनकी बुद्धि शुद्ध हो ग्रौर ग्रापका ग्राश्रय ग्रहण करके भ्रनायास ही संसार सागर से पार हो जायं।

१०८७-यह जीव जब तक मायातींत होकर भगवच्चरणारिवन्दों को प्राप्त नहीं कर लेता तब तक एक क्षण को भी निष्काम नहीं हो सकता। इसीलिये साधक में परीपकारादि भी एक प्रकार से विष्न ही है। साधक को चाहिए कि बड़ी तत्परता से प्राणों की बाजी लगाकर ग्रपनी सारी शक्ति साधन में लगादे। फिर भूलकर भी दायें बायें न देखे।

१०८८-यदि शारीरिक कष्ट के समय ऐसी भावना हो जाय कि यह मेरे प्यारे प्रभु की ग्रोर से है तो वह कष्ट तप का फल देता है।

१०८६—साधक अपनी शारीरिक श्रीर मानसिक दुर्बलता को कभी समर्थ गुरु के सामने प्रकट न करे। उनके सामने फूल की तरह खिला रहे। इससे उनके अन्दर यह संकल्प होगा कि यह तो बड़ा ही उत्साही पुरुष है, सदा प्रसन्न ही रहता है, तो उनकी उस समय संकल्प में वह कृत्रिम प्रसन्नता भी वास्तविक प्रसन्नता में बदल जाती है।

१०६०-यदि रोग को भी भगवान की ही देन

मान ले तो प्रारब्ध भोग भी हो जाता है श्रौर वह रोग तप का फल देता है। उससे भगवतू कृपा की ही उपलब्धि होती है।

१०६१--तू ऐसी भावना कर कि मैं महावीर हूं। मैं राम जी का वास हूं। माया कभी मेरे निकट नहीं श्रा सकती।

१०६२—मैं कौशल नरेश पुण्य कर्मा भगवान राम का दास, शत्रु की सेनाभ्रों का संहार करने वाला पवन नन्दन हनुमान हूं। करोड़ों ग्रधम रावएा भी मेरी बराबरी नहीं कर सकते, क्योंकि मैं श्रीराम का दास हूँ, मेरे पराक्रम का कोई पारावार नहीं है ?

१०६३—मैं ईश्वर हूं, ये सब सृष्टि हमारी  $\mathbf{7}$  सब सृष्टि हमारी

१०६४-मनुष्य ग्रपने लक्ष्य को हिष्ट में रखकर सीधा तीर की तरह चला जाय। न दायें देखे न बायें। यदि इधर उधर हिष्ट जाती है तो समक्षो कि निष्ठा स्थिर नहीं हैं।

१०६५-ज्ञानी की हिष्ट में तो सब उसका ग्रपना ग्राप ही है। तो क्या वह ग्रपना ही विरोध करेगा? ग्रौर भक्त की हिष्ट में सर्वत्र उसका इष्ट देव ही है ग्रतः उसे तो विरोध के लिये रञ्चक मात्र भी गुञ्जाइश नहीं है। १०६६-जो व्यक्ति इधर-उधर दृष्टिपात न करके ग्रनन्य भाव से ग्रपने साधन पथ पर ही चलता रहता है उसके सारे विघ्न स्वतः ही शान्त हो जाते हैं।

१०६७-यदि हम चाहते हैं कि श्री भगवान हमारे ग्रपराधों को क्षमा करें तो उसका सुगम साधन यही है कि हम ग्रपने से सम्बन्ध रखने वाले लोगों के सभी ग्रपराधों को क्षमा कर दें,कभी किसी के दोष या ग्रपराधों पर हिट न डालें क्योंकि वास्तव में सब रूपों में हमारा प्यारा इष्टदेव ही तो क्रीड़ा कर रहा है।

१०६८-वास्तव में न कोई इन्द्रिय है, न इनके विषय हैं, न मन का फुरना है, सब श्राभास मात्र है।

१०६६-जिस जगत् को सत्य जानकर हम विचरते थे वह है हो नहीं, फिर भय, शोक, चिन्ता कैसी ?

११००-निज आत्मा का चेतन प्रकाश, सूर्य, चन्द्र आदि प्रकाशों से अत्यन्त निराला है। वह ऐसा उजाला है कि जिससे समस्त स्थूल उजालीं को अनुभव किया जाता है इसलिये वेदों में इसे स्वयं प्रकाश साक्षी रूप से वर्णन किया गया है।

११०१-पूर्ण पिवत्रता का अर्थ है बाहरी प्रभावों के अधीन न होना। सांसारिक मनोहरता और घृणा से परे रहना रीभ और खीभ से अविचलित बने रहना, किसी में भी भेद न देखना स्रौर ग्रात्मानुभव द्वारा स्राकर्षणों स्रोर त्यागों से प्रभावित न होना ही बेदान्स उपनिषदों का रहस्य है।

११०२-वास्तव में यह संसार श्रपने ही बिचारों का प्रतिविम्व मात्र है।

११०३—चाहे मृत्यु सन्मुख ग्रा रही हो, भूख व्याकुल कर रही हो। चलते पैरों में छाले पड़ गये हों, किसी वृक्ष के नीचे पड़ा हो। ग्रौर जीवन दूभर हो गया हो, बुद्धि विचार करने में शिथिल पड़ गई हो तो भी उसके ग्रन्दर से यही निर्भय व्विन निकलने लगती है कि सोऽहम सोऽहम । मुभे न कोई भय है ग्रौर न मृत्यु है, न मुभे भूख हैं न प्यास है, प्रकृति की कोई भी व्यथा मुभे नष्ट नहीं कर सकती । मैं वहीं हूं, मैं वहीं हूं।

११०४-सम्पूर्ण संसार चित्रवत् दिखाकर साक्षी स्वयं प्रकाश का अनुभव कराता है, फिर वह मुमुक्षु शरीर को देखता हुआ भी नहीं देखता।

११०५—जहाँ कहीं निर्बलता के विचार हों, वहां पांव न रखो । यदिं उन्नति चाहते हो तो सभी प्रकार की दुर्बलता त्याग दो ।

११०६-हम ईश्वर में रहते हैं भ्रौर उसी में ही

चलते फिरते है। मत सम्प्रदायों से हमारा क्या ? वे तो ग्रपनी उन्नति चाहते हैं।

११०७-ग्रापने ग्रपने जीवन में सहस्रों स्वप्त देखें होंगे, पर वे न्नापके ग्रंश नहीं बन जाते । वैसे जागत के ग्राडम्बर ग्रापकी ग्रात्मा के ग्रागे कोई महत्व नहीं रखते ।

११०५-नाटक में यदि हमारे पिता या हमारे कोई प्रिय मित्र राक्षस, भूत या सिंह बाघ के वेष में ग्राते हैं तो उन्हें पहचान लेने पर हम जैसे उनसे न तो डरते हैं ग्रौर न द्वेष करते हैं, ऐसे ही भगवान को जब समस्त रूपों से हम पहचान लेते हैं, तब किसी भी रूप से न हमें द्वेष रहता है, न भय ग्रौर न घृणा ही।

११०६-- द्वैतदर्शी मोह, शोक भ्रोर भय को ही सदा प्राप्त होता है भ्रौर बार-बार मृत्यु को प्राप्त होता है। इससे मुख्य तत्व एक ही है भ्रौर वह सद्गुरु है। जब मुख्य तत्व एक ही है तब द्रष्टा भ्रौर हुश्य एक ही है।

१११० — जैसे स्वप्त के दृश्य पदार्थ स्वप्त द्रष्टा पुरुष को स्वप्तावस्था में श्रपनी सत्ता से ही प्रतीत होते हैं, क्यों कि स्वप्त पदार्थों की वहां श्रपनी सत्ता कुछ नहीं है। वे स्वप्त द्रष्टा में ही कल्पित हैं। जब स्वप्तद्रष्टा जाग्रत में श्रा जाता है तब वे स्वप्त के पदार्थ जाग्रत द्रष्टा को प्रतीत नहीं होते हैं। परन्तु द्रष्टा ग्रपने ग्राप को जानता है कि मैं वही हूँ जो स्वप्त का द्रष्टा था। इससे सिद्ध हुग्रा है कि द्रष्टा तो बिना स्वप्त के हश्य के भी टहरा हुग्रा है। परन्तु स्वप्त का हश्य बिना उसके द्रष्टा के नहीं ठहरता है। इससे स्वप्त का हश्य स्वप्त द्रष्टा के गहीं ठहरता है। इससे स्वप्त का हश्य स्वप्त द्रष्टा के ग्रन्तर्गत ही है कि लिपत होने से। तैसे ही जाग्रतावस्था का हश्य ग्रपने जाग्रतावस्था के द्रष्टा को बि हश्य ग्रपने में किल्पत ग्रपनी सत्ता से ही प्रतीत होते हैं।

११११-इससे सिद्ध हुआ कि हस्य बिना द्रष्टा के नहीं रह सकता और द्रष्टा बिना हस्य के भी रह सकता है। इससे हस्य द्रष्टा के ही अन्तर्गत है। द्रष्टा हस्य के अन्तर्गत नहीं है। और सच तो यों है कि एक ही नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त, अजर, अमर, अनन्त, अखड, सतचित आनन्द स्वरूप तत्व में द्रष्टापना और हस्य ये दोनों कल्पना भ्रम से प्रतीत होती है। जिस जिज्ञासु का यह भ्रम सद्गुरु को कृपा से दूर हो जाता है, उसका अपना निविशेष स्वरूप एक अद्वितीय ही शेष रहता है। यही तत्वमिस के लक्ष्यार्थ अद्वितीय सद्गुरु तत्व है। १११२-मैं ब्रह्मरूप हूं तथा सब विश्व मेरे विषे कल्पित है।

१११३—जो मनुष्य अनुकूल, प्रतिकूल, शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध इन पंच विषयों को सुनकर, छूकर, देखकर, खाकर और सूंघ करके न तो खुश होता है न खिन्न होता है, उसे जितेन्द्रिय समभना चाहिए।

१११४-जिस ग्रात्मज्ञानी पुरुष के प्रिय, ग्रप्तिय, तथा सुख-दु:ख ग्रौर भूत-भविष्य एक ही समान है वह ज्ञानी निस्सन्देह बड़ा धनी है।

१११५-शत्रु पर भी प्रेम रखो, भगवान को प्रसन्त करने का यह बड़ा अच्छा साधन है।

१११६-दु:ख में दुखी ग्रौर सुखमें सुखी होने वाला लोहे के समान है। दुख में सुखी रहने वाला सोनेके सहश है। दुख सुख में बराबर रहनेवाला रत्न के तुल्य है, श्रौर जो सुख दुख की भावना से परे है वह सच्चा सम्राट् है।

१११७-ईइवर साक्षात्कार तब होगा, जब संसार की हिट से प्रतीत होने वाले बड़े से बड़े वैरियों को भी क्षमा करने का स्वभाव बन जायेगा।

१११८-मन को सदैव शान्त रखो, चाहे तुम्हारे चारों श्रोर कितने ही विषाद हों श्रौर कितने ही क्लेश के कारण मौजूद हों। १११६-छोटे बड़ेसबका शरीर नारायण का शरीर है।

११२०-जब एक ही एक देखा गया ग्रर्थात् सर्वत्र ऐक्य का ग्रनुभव हुग्रा तो ऐसे ऐक्य देखने वाले को फिर शोक ग्रौर मोह कहां ?

११२१-सूर्य उसी के हुक्म से जलता है, इन्द्र उसी का पानी भरता है, पवन उसी का दूत है, उसीके स्रागे दरिया रेत में माथा रगड़ते हैं।

११२२-राजे-महाराजे, देवी, देवता, वेद, किताब जो कुछ भी है एक स्रात्मदर्शी का संकल्प मात्र है।

११२३-यदि तुम ग्रपने ग्रात्मस्वरूप को परमात्मा समभो श्रीर ग्रनुभव करो, तो ग्रापके सब विचार श्रीर मनोरथ ग्रवश्य सफल होंगे, उसी क्षण पूर्ण होंगे।

११२४-चराचर सभी दृश्य केवल मन के कारग् है। जब यह मन ग्रमन हो जाता है, तब द्वैत का कोई अनुभव ही नहीं करता।

११२५-करोड़ों विघ्न ग्राने पर भी संत नीति को नहीं त्यागता।

. ११२६—''मैं ज्योति हूँ'' मैं साक्षी हूं ''मैं सत्य हूँ'' यह सब संसार नाम का नाटक (स्रभिनय) मेरे स्रनुशासन में होता है तो यही साक्षात्कार है स्रौर यही जीवन मुक्ति है।

११२७ — यह द्वैत दूर कर, तुभ से भिन्न कोई हिन्दू, तर्क, अन्य नहीं है मुक्त में शोर मत कर क्यों कि यह सब तू हो आप है और सबको साध (उत्तम) देख कोई चोर नहीं है, क्यों कि तू ही उन सबके घट में बस रहा है।

११२८-सब कुछ मैं ग्राप ही ग्राप हूं, जिज्ञासु ग्रौर इच्छित मेरे बिना काई नहीं, मैंने जो कहा था कि मैं ग्राशिक ग्रथित् इस पर ग्रासक्त वा प्रेमो हूं यह मेरो भूल थी।

११२६-पृथ्वी ग्रीर ग्राकाश का स्वामी मैं हूं (ग्रर्थात् पृथ्वी ग्रीर ग्राकाश सब मेरे ग्रन्दर हैं) संसार तो मेरा ख्याल मात्र है।

११३०-मैं फरिश्तों या देवतास्रों का पूजनीय हूं स्रर्थात् देवतागरा मेरी उपासना करते हैं।

११३१-यह सारी दुनियां खनम हो गई, ग्रर्थात् सारी दुनियां की होली हो गई। सारी दुनियां होली की ग्रग्नि में जल कर राख हो गई। ग्रद शेष कुछ भी न रहा।

११३२-जिधर देखता हूं जहां देखता हूं मैं ग्रपनी ही छाया (प्रकट, व्यक्त) देखता हूं। यह जो कुछ पैदा है सब मैं ही हूं, मुभ से भिन्न कुछ भी नहीं है। यह समस्त संसार भ्रम है।

११३३-ऐ दुनिया के बादशाहो ! ग्रौर ऐ सातों ग्रासमानों के तारो ! मैं तुम सब पे राज्य करता हूं। मेरा राज्य सब से बड़ा है।

११३४-प्यारे ! जिसे ग्राप जाग्रत समक्त रहे हो वह तो घोर सुषुप्ति है। क्योंकि यह सब विषय के पदार्थ तो "क्लोरो फार्म" दवाई की तरह हैं, जिस को सूंघने ग्रर्थात् भोगने से सब रोम खड़े हो जाते है ग्रीर गला रुक जाता है।

११३५-मुभ में सब कुछ है, सब मुभ में है, मैं ही सब कुछ हूँ। मेरे बिना कुछ नहीं है।

११३६-ग्रपना ग्रनुभव करने के लिये ग्रपने से भिन्न मत देखो। निज स्वरूप का बोध ग्रभ्यास से सर्वत्याग से होता है। ग्रपने ग्राप में सन्तुष्ट होने से माना हुग्रा ''मैं'' मिट जाता है।

११३७-जो प्रतिकूलता को ग्रपनाते है वे भगवान के सम्मुख होते हैं। वे जिसे ग्रपने से दूर रखना चाहते हैं उसे श्रमुकूल परिस्थिति देते हैं। जिसे सभी वस्तुयें ग्रमुकूल ग्रीर पित्र सब घटनायें लाभकारी, सब दिन श्रुभ सभी मनुष्य देवता रूप दिखाई दें वही तत्व-

दर्शी संत हैं।

११३८-व्यष्टि श्रीर समाष्टि सब मैं ही हूं ग्रीर दोनों से श्रलग भी मैं ही हूं।

११३६-बुद्धिमान पुरुष संसार की चिन्ता नहीं करते। श्रपनी मुक्ति की करते हैं। मुक्ति की चिन्ता ही त्यागी, दानी, सेवा परायण वनाती है।

११४० - आप ही प्रत्येक वस्तु हैं भूत प्रेत, देवता तथा देवदूत, पापी तथा पुण्यात्मा सब आप ही तो हैं। इस बात को जान लीजिये, इसे अनुभव कीजिये और 'मुक्त हैं' यही त्याग का मार्ग है।

११४१—सच तो यह कि परिस्थिति जितनी किठन होती है, वातावरण जितना भी पीड़ा कर होता है उन परिस्थितियों से निकलने वाले उतने ही बिलष्ट होते हैं। ग्रतः इन समस्त बाहरी कष्टों ग्रीर चिन्ताग्रों का स्वागत करो। इन परिस्थितियों में भी वेदान्त को ग्राचरण में लाग्रो। ग्रीर जब ग्राप वेदान्त का जोवन व्यतीत करेंगे, तब ग्राप देखेंगे कि समस्त वातावरण ग्रीर परिस्थितियां ग्राप के वश में ग्रा रही हैं, वे ग्राप के लिए उपयोगी हो जायंगी।

११४२-हर एक पदार्थ से ग्रपने मोह को हटा लो ग्रीर एक चोज पर, एक तथ्य पर, एक सत्य पर, श्रपने ईश्वरत्व पर सारा घ्यान केन्द्रित करो । तुरन्त ही तुम्हें ग्रात्म साक्षात्कार होगा ।

११४३-चित्त समता विचार से शीघ्र ही वश में होता है। हठ से शीघ्र नहों, किन्तु धीरे धीरे साधा जाता है।

११४४ – ऊपर का वस्त्र भी स्रोढ़ने को जिनके न होवे, बिना बिछौने के सोने वाला, भुजा रूप तिकये वाला ऐसा जो शांत पुरुष है, उसको देवता-ब्राह्मण जानते हैं।

११४५-जो कुछ मिला उससे शरीर को ढकने वाला, जो कुछ मिले उसे खा लेने वाला, जहां कहीं सो जाने बाला ऐसा जो हो उसको देवता ब्राह्मण जानते हैं।

११४६—कन्था, कौपीन, वस्त्रवाला, दंडधारी, ध्यान परायण पुरुष जो स्रकेला रमण करता है उसको देवता ब्राह्मएा जानते हैं।

११४७-उस एक ही म्रात्मा को जानो, म्रन्य वागा को छोड़ो। धीर ब्राह्मण उस परमात्मा का ही साक्षात्कार करके म्रात्मज्ञान निष्ठा को धारण करे, बहुत शब्दों का चिन्तन, भाषण न करे। क्योंकि वह मन वागा को परिश्रम देने वाला है। ११४८—जो पुरुष जन समूह से इस प्रकार भय-भीत होता है, मानो सर्प से, और नर्क की नाई सम्मान से डरता है तथा जो स्त्रियों से ऐसे डरता है मानोमृतक शरीर से उस पुरुष को देवतागण ब्राह्मण जानते हैं।

११४६-ग्रपरोक्ष ग्रात्मज्ञान से मिथ्या निहिचत किया हुग्रा जगत भास रहा है, वह वस्तुतः नहीं है (एक ग्रात्मा ही है) इस प्रकार जो जानता है वह ग्रित वर्गाश्रमी होता है।

११५०-जिस प्रकार यह स्वप्न प्रपंच मुक्तमें माया से विस्तृत है, इसी प्रकार जाग्रत प्रपंच भी मुक्तमें माया से विस्तृत है। ऐसा जो जानता है वह श्रित वर्णाश्रमी होता है।

११५१-शब्द,स्पर्श,रूप, रसादिक जगत माया का कार्य है, यह तो वस्तुतः है हो नहीं, ऐसा निश्चय तत्व ज्ञान है। उस तत्वज्ञान के उत्पन्न न होने पर रूप, रसादिक विषयों के सद्भाव रहने से विषय गोचर चित्त की वृत्तियों का निवारण नहीं हो सकता है।

११५२-तू म्रानन्द कन्द होता हुम्रा भी दुःख का स्वप्न देख रहा है यही तेरी म्रज्ञानता है।

११५३-जिस प्रकार स्वदेह के अवयवों पर क्रोध नहीं होता है, इसी प्रकार रिपु, बन्धु और स्वदेह में बराबर एक ग्रात्मा देखने वाले तिवेकी को क्रोध कैसे ग्रा सकता है।

११५४--ग्रादि से ही सृष्टि उत्पन्न नहीं हुई, हश्य का सदा से ही ग्रभाव है। यह जगत ग्रीर परिछिन्न ग्रहंकार भी नहीं है। इस को परम ज्ञान का ग्रभ्यास कहते हैं।

११५५-ज्ञाता श्रीर ज्ञेय वस्तु के ग्रत्यन्त ग्रभाव निश्चय ग्रभाव सम्पत्ति है । सो यह मनोनाश का उपाय है ।

११५६-हरुय असम्भव है, इस बोध से राग-द्वेषादिक के निवृत होने पर जो यह नवीन आत्मरित उदय हो सो ब्रह्माम्यास कहलाती है। सो यह वासना क्षय का भ्रम्यास है।

११५७-मैंने तो शरीर को भगवान के ग्रर्पण कर दिया है। ग्रब इसके भूख-प्यास, सुख-दुःख ग्रादि धर्मों से मेरा क्या ? ग्रर्पण की हुई वस्तु में ग्रासक्त होना महापाप है।

११५८-एक मन तो क्या, ग्रसंख्य मन, इन्द्रिय ग्रलग श्रलग प्रकार की क्रियायें कर रहे हैं तो भी हमारे सतचित श्रानन्द स्वरूप की समाधि कभी नहीं द्रटती। उसमें कोई भी कल्पना प्रवेश नहीं कर सकती। तन, मन, धन प्रकृति का है। प्रकृति ही कर्जी भोक्त्री है।

११५६-द्रष्टा स्वरूप ब्रह्म में यह हश्य स्वरूप जगत संकल्प मात्र से सिद्ध हो रहा है और संकल्प के क्षीण होने से हश्य दिखाई नहीं देता। ग्रादि-ग्रन्त से रहित द्रष्टा स्वरूप ही स्वयं जहां तहां विराजमान हैं, उसे हश्यमान संसारी पदार्थों के संयोग-वियोग कर कोई हर्ष-शोक, हानि-लाभ, तपायमान नहीं करता। तब कहा हैं—

द्रष्टा हश्य न होता है, हश्य न द्रष्टा मीत।
यह निश्चय पक्का धार के, शोक न करना चित्त॥
जिस को यह निश्चय हुम्रा कि द्रष्टा जो
साक्षी है वह कभी भी हश्य नहीं हो सकता म्रीर न
हश्य ही कभी द्रष्टा हो सकता है। वह उत्तम
म्रिधकारी सदा द्रष्टा स्वरूप सिच्चदानन्द में स्थित हो
कर हश्य स्वरूप संसार को तर जाता है।

११६०-जो इस प्रकार जानता है कि मैं ब्रह्म हूं, वह वही स्वरूप हो जाता है।

११६१-जब मैं मन बुद्धि नहीं हूं, तब इनके उत्तरदायित्व, सुख-दुःख, लाभ-ग्रलाभ को ग्रपना मान कर मैं व्यर्थ क्यों रो मरूं।

११६२-ईश्वर सृष्टि में न कुछ बुरा है न कुछ भला है। सब सत्य के प्रकाश में स्वाभाविक शक्ति विलास ही है। ग्रसम दर्पण में जैसे मुख ज्यों का त्यों दृष्टि नहीं पड़ता, इसी प्रकार ग्रशुद्ध मन में ईश्वर सृष्टि ठीक-ठीक नहीं दृष्ट पड़ती। बल्कि भली या बुरी वासना भेद से दृष्ट पड़ती है।

११६३-मन ग्रपनी शक्ति से जैसे स्वप्त में कुछ न होते हुए भी विश्व उत्पन्न कर देता है, इसी प्रकार जाग्रत में जगत उत्पन्न करने वाला मन ही है। उसी से सब प्रपंच का विकास समभो। यदि मन से जगत को उत्पत्ति न होती ता सुषुप्ति में भी जगत रहना चाहिये था। सुषुप्ति में जगत नहीं रहता।

११६४-जिस प्रकार अपने ही रिचत स्वध्न जगत को एक अज्ञानी भय प्रद दु:खदाई देखता है। उसी प्रकार वह ईश्वर रिचत जगत को भी अपने अज्ञान के कारण ही दु:ख, अन्धेर व अन्याय से भरा हुआ देखता है। ज्ञान होने पर वह न स्वप्न जगत को और न इस जाग्रत (मन) जिनत जगत को भयप्रद या भला बुरा पाता है। जब वह (जीव) स्वरूप से सिच्चदानन्द व पूर्ण तृष्त है और यह संसार प्रतीति मात्र होते हुए भी सदउइ श्य जिनत है, फिर भले बुरे का प्रश्न अज्ञान में ही उत्पन्न हो सकता है।

११६५—जो कुछ जगत देखने में ग्राता है वह सूक्ष्म शरीर की छाया मात्र है। जैसे जब दर्गण में मुख देखते हैं, तब ग्रपना मुख ग्रपने पास होते हुए भी बाहर दर्पण में दिखता हैं। इसी प्रकार सूक्ष्म शरीर में संसार दिखता है बाहर दिखने वाला संसार उसी का ग्राभास है। सब संसार हमारी वासना भावना का ही हश्य है, परन्तु बाहर की हष्टि होने से बाहर दिखाता है।

११६६-मुभ से बुदबुदा रूपी शरीर लाखों मर मिटे ग्रौर उत्पन्न हो गए पर मैं नित्य ग्रौर ग्रद्धित रूपी समुद्र ही हूं ग्रौर मुभमें नानात्ब रूपी लहरें केवल धोखा है।

११६७—सुख-दुख, लाभ-हानि, मैं-तू, हर्ष-शोकादि जितने द्वन्द्व हैं वे सब द्वेत में होते है, जहां द्वेत नहीं हैं वहां सुख-दुःखादि भी नहीं है। कारण शरीर में द्वेत की प्रतीति नहीं होती, इसलिए सुख-दुःख का ग्रनुभव भी नहीं होता। स्थूल ग्रौर सूक्ष्म शरीर में मैं ग्रौर तू ग्रादि का भेद होता है वहां दुःख होता है। कारण शरीर में तू का भेद न होने से वह दुःख रहित है।

११६८-ग्रब तो मैं जीवरूप में ग्रन्न को ला

रहा हूँ । प्रलय होने पर तो सबको खाने वाली ग्रग्नि ग्रादि को भी मैं खा डालता हूं । यों जब प्रलयकाल में इस सकल जगत का मुक्त में ही होम हो जायगा तब जो शेष रहेगा वही तत्व मैं ग्रब भी हूं । फिर क्यों मैं इस प्रतिभासिक जगत में फंसता फिरूं? तथा क्यों ग्रनन्त दु:खों को निमन्त्रण दे लूं? बस यही मनुष्य के उद्धार की संक्षिप्त प्रक्रिया है ।

११६६-ग्रपने ग्राप को न जानो तो जगत ग्रा जाता है। ग्रपने ग्राप को पहचान लो तो जगत नहीं रहना। जगत का ग्रस्तित्व ग्रात्मा को न जानने तक ही है थों जगत का उपादान ग्रात्मा ही है।

११७०-ज्ञान होने पर ही मालूम होता है कि म्रो हो ! म्रात्मा को ढकने वाली तो कोई वस्तु ही यहाँ नहीं थी।

११७१-जिस को कोई नहीं जानता है कि वह सत है ग्रथवा ग्रसत है, ग्रपिठत है ग्रथवा बहु पिठत है, सदाचारी है ग्रथवा दुराचारी है: वह निश्चय कर के यित है।

११७२-जगत का सार देह, देह का सार इन्द्रियां उनका सार प्राण और प्राणों का सार मन, इस का सार बुद्धि, बुद्धि का सार ग्रहंकार, इसका सार जीव है, जीव का सार चिदावली, वह चिदावली ईश्वर है। चिदावली का सार चैतन्य है ग्रर्थात् ग्रादि जगत से लेकर चिदावली तक नाम रूप सब फुरने मात्र है। एक ग्रफुर ब्रह्म सब का ग्रिधिष्ठान (ग्रसली रूप) है।

११७३ — जैसे स्वप्त की चेष्टायें निद्राकाल में सत्य भासती हैं, पर जागने से उस का ग्रभाव हो जाता है। तैसे यह जगत ग्रज्ञान से भासता है। ग्रोर बोध होने पर सब की एकता होती है। वायु के वेग से समुद्र में ग्रनेक तरंग भासते हैं, वास्तव में सबका ग्रत्यन्ताभाव हैं। तैसे ब्रह्म ज्ञान से जगत ग्रसत् होता है।

११७४—जैसे स्वप्न में स्वरूप के स्रज्ञान श्रौर वासना के वेग से मनुष्य सुख-दुः खों को भोगता है जब नींद से जागे तब श्रपना निर्विकार रूप भासे, तैसे वास्तव स्वरूप को स्मरण करके निर्विकार ब्रह्म में विश्राम होता है।

११७५-हे रामजी ! अनहुम्रा संसार भ्रान्ति कर सत्य भासता है। जो पदार्थ दोनों कारणों से बनता है वह कुछ भी माना जाय पर उपादान व निमित्त कारणों के बिना जो भासता है वह म्रसत्य है। म्रात्मा श्रद्धैत भ्रौर अच्युत है उसमें दोनों प्रकार की

कारणता नहीं हो सकती । जैसे महाराज स्वप्न मैं अपने को भिखारो देखे वह केवल भ्रम है । तैसे हो इस जगत को भ्रान्ति रूप जानो ।

११७६ — है राम जी ! रज्जु में सर्प की भ्रान्ति को किल्पत रूप लिखा है । जैसे किल्पत सर्प रस्ती की हानि-लाभ नहीं कर सकता, तैसे ही किल्पत (मिथ्या) जगत् के व्यवहार व ग्राकार ग्रधिष्ठान ब्रह्म की हानि व लाभ नहीं करते । मन में फुरने से भय, शोक, चिन्ता भासता है । जब मन ग्रफ्र होता है सुषुप्ति में तो नहीं भासता । ऋधिक संसार भासता भी सत्य नहीं । इन्द्रजाली के रचे हुए पदार्थ प्रत्यक्ष भासते हैं पर वह यथार्थ में मिथ्या हैं । इसलिए उनके ग्राकार व व्यवहार सब मिथ्या हैं तैसे ही इस सृष्टि को मिथ्या जानो ।

११७७-सब भूत, भौतिक प्राणियों का ग्रात्मा एक है। जैसे सूर्य का प्रकाश सर्वत्र एक ग्रौर ग्राकाश सबमें एक पूर्ण है। तैसे ही ब्रह्मात्मा सब देह धारियों में ग्रद्धत पूर्ण है। जो विद्वान सब भूत प्राणियों में ग्रात्मरूप भगवान को पूर्ण देखता है ग्रौर भूत भौतिक सब जगत् को ब्रह्मात्मा में कित्पत जानता है वह भक्तों में शिरोमिण है। ११७८—ब्रह्मात्मा से भिन्त जो स्थावर, जंगम (जड़-चेतन) रूप संसार भ्रम दशा में भासता है सबको बाध (भूठा) जानकर के स्वरूप में स्थित हो ग्रर्थात शुद्ध ग्रात्मा में सब जगत् वास्तव में भूठा है।

११७६ - जैसे सब भूषणों में स्वर्ग पूर्ण है (सत्य है) तैसे ही सब हश्य ब्रह्मात्मा में कस्पित हैं, बास्तव से नहीं।

११८०—भ्रान्ति से भेद भासता है। श्रुति का कथन है कि हश्यमान जगत् को मिथ्या जानने पर एक स्रात्मा निश्चय होता है। स्रर्थात् जीव ईश्वर स्रोर जगत् में भेद स्रतीत होते हुए भी वास्तव में ब्रह्म स्रद्धित स्वयं प्रकाश है। स्रनेक प्रकार के भेद मायाकृत हैं।

११८१-जैसे सिनेमा के वस्त्र पर ग्रव्व, हस्तो, गऊ ग्रौर मनुष्य ग्रादि के ग्राकार व व्यवहारों सहित भासते हैं। बुद्धिमान उन सबको कल्पित भूठे जानते हैं।

११८२-स्वप्न में भासते अनेक आकारों व व्यवहारों का प्रकाशक मैं एक हूँ। स्वप्नमृष्टि के उदय, अस्त आदि सब विकारों के होने में साक्षी अच्युत्त (निर्विकार) मैं हूँ। स्वप्न के चिदाभास सुख-दुःख के भोगता भासते हैं, मैं चैतन्य सबका ज्ञाता मुक्त हूँ। स्वप्न राग दें ष सहित प्रतीत होते हुए भी मैं साक्षी स्वयं प्रकाश नित्य शुद्ध स्वरूप ब्रह्मात्मा हूं।

११८३-जैसे समुद्र में तरंग होते हैं, परन्तु उनकी उत्पत्ति व लय से रहित समुद्र श्रद्धैत है तैसे मुक्त ब्रह्म में जगत की उत्पत्ति प्रलय श्रादि के सब व्यवहारों के प्रतीत होते हुए भी मैं नाश रहित केबल चैतन्यघन नित्य विद्यमान हूं।

११८४-भाव-ग्रभाव व जड़-चेतन ग्रौर नाम रूप ग्रादि सब जगत को मिथ्या जानने पर ब्रह्मात्मा निश्चय होता है।

११८५-जो पदार्थ चक्षु से जाने जाते हैं ग्रीर स्रोत कर सुने जाते हैं उन सब पदार्थों को मिथ्या निश्चय करके मुमुक्षु एक ब्रह्मात्मा की भावना करे तभी ग्रिधकारी कृतकृत्य भाव को प्राप्त होता है।

११८६-उपासना ग्रानन्द को तंग दिलवाला कभी नहीं पा सकता, जिसका दिल बादशाह नहीं, वह क्या जाने भक्ति रस को । ग्रौर बादशाह वह है जिसका ग्रपने दिल के भीतर से एक लंगोटी के साथ भी दावा न हो ।

११८७-जब तक नाम रूप समस्त संसार श्रीर विराट रूप समग्र जमत सम्यक प्रकार से दान न कर दिया जाय भ्रौर यज्ञ बिल में भ्राहुित न कर दिया जाय तब तक श्रमृत चखने का मुह कहां ? "सर्वं खिल्बदं ब्रह्म" रूपी ज्ञान की श्रिग्न में जगत के पदार्थ भ्रौर उनको कामना का विषद्कार (पूर्णनाश) हो जाय तो सम्राज्य (स्वराज्य) की प्राप्ति में देर ही क्या है ?

११८८—जब तक पदार्थ में सत्ता हिष्ट है, या उसमें चित्त लगाए हुए हो, सिर पटक मारो वह पदार्थ कभी नहीं मिलेगा या सुखदायी होगा। जब वस्तुतः अथवा स्वाभाविक उस पदार्थ से दिल उठता अर्थात् आत्मारूपी अग्निकुंड में वह चीज पड़ती है मन में यज्ञ हो जाता है तो स्वयं इष्ट पदार्थ हाजिर हो जाता है। हिमालय पवन की ठोकर से गेंद की तरह शायद कभी उछलने भी लग पड़े, परन्तु यह कातून बाल के बराबर कभी इतर नहीं हो सकता है।

११८६-''मैं ही हूं'' जगत है ही नहीं। स्रगर जगत् की चीजें हैं तो केवल मेरा कटाक्ष मात्र है।

११६०-ईश्वर जिस पर खुश होता है उसे नदी की सी दानशीलता, सूर्य की सी उदारता श्रौर पृथ्वी की सी सहनशीलता प्रदान करता है।

११६१-प्रभुके मार्ग में प्राण तक देने की तैयारी न हो तो उसके प्रति प्रेम है ऐसा मानना ही नहीं चाहिए। ११६२-जब ग्राप ईर्ष्या ग्रीर द्वेष, छिद्रान्वेष ग्रीर दोषारोपण, घृगा ग्रीर निन्दा के विचार ग्रपने से बाहर किसी के प्रति भेजते हैं तो ग्राप वैसे ही विचार ग्रपनी ग्रीर बुलाते हैं। जब कभी ग्राप ग्रपने भाई की ग्रांख में तिनका खोजते हैं, तभी ग्राप ग्रपनी ग्रांख में ताड़ खड़ा कर लेते हैं।

११६३-कोई सांसारिक लहरें मेरे निश्चल चित्त को ग्रान्दोलित नहीं कर सकतीं, मुफे शत्रु से भय नहीं, मित्र से घृणा नहीं, मुफे गौत का डर नहीं, मुफे नाश का भय नहीं। भय मेरे भाग गये, शंकायें मेरी कट गईं, मेरी विजय प्राप्ति का दिन ग्रा पहुँचा।

११६४--शरीर ग्रनेक हैं, ग्रात्मा एक है ग्रौर वह परमात्मा मेरे सिवा ग्रौर कोई नहीं । मैं ही कर्त्ता, साक्षी ग्रौर न्यायाधीश हूँ। मैं ही कर्कश, ग्रालोचक ग्रौर मैं ही प्रशंसक हूं। भेरे लिये प्रत्येक व्यक्ति स्वतन्त्र ग्रौर स्वछन्द है। बन्धन परिछिन्नता ग्रौर दोष मेरी हिंड में ग्राते ही नहीं । मुक्त, परम मुक्त हूं ग्रौर दूसरे लोग भो स्वतन्त्र हैं। ईश्वर मैं ही हूं तुम भी वही हो, वह भी वही है।

११६५-जो कुछ प्रपंच तुमको भासता है सो सब ग्रविद्या रूप है, कहीं ग्रविद्या जलरूप हुई हैं, कहीं पहाड़, कहीं नाग, कहीं देवता, कहीं दैत्य, कहीं प्थ्वी, कहीं चन्द्रमा, कहीं सूर्य, कहीं तारे, कहीं तम, कहीं प्रकाश, कहीं तेज, कहीं पाप, कहीं पुण्य, कहीं स्थावर, कहीं मूढ़ रूप, कहीं ग्रज्ञान से दीन ग्रौर कहीं ज्ञान से भ्राप हो क्षीण हो जातो है। कहीं तप दान भ्रादिक से क्षीण होती है, कहीं पापादिक से वृद्धि होती है, कहीं सूर्य रूप होकर प्रकाशवतो है, कहीं स्थान रूप होतो है, कहीं नरक में लीन है, कहीं स्वर्ग निवासी है, कहीं देवता होती है, कहीं कृमि होती है, कहीं विष्णुरूप होकर स्थित हुई है, कहीं ब्रह्मा होकर स्थित है, कहीं रुद्र है, कहीं ग्रग्निरूप है, कहीं पृथ्वी रूप हुई है । ग्रौर कहीं स्राकाश व कहीं भूत, भविष्य स्रौर वर्तमान हुई है। हेराम जी ! जो कुछ देखने में ग्राता है वह सब महिमा इसो को है। ईश्वर से म्रादि तृण पर्यन्त सब भ्रविद्या रूप है। जो इस हश्य जाल से अतीत है, उसको म्रात्मलाभ जानो।

११६६ — जैसे बालक अपनी परछाई में वैताल कल्पकर आप ही भय पाता है। तैसे ही जीव अपने संकल्प से आप ही भयभीत होता है और संकट पाता है।

११९७-परमार्थ से द्वेत कुछ है ही नहीं, सब

संकल्प रचना है।

११६८-जैसे मोर के ग्रंडे में नाना रंग भासते हैं तो भी एक रूप है, तैसे ही इस जगत् में भिन्न २ पदार्थ भासते हैं तो भी एक ब्रह्म सत्ता है, द्वैत कुछ नहीं। जिनको ग्रज्ञान रूपी दुदृष्टि है उनको ग्रन उपजा हो जगत् नानात्व भासता है ग्रीर जो ग्रज्ञान दृष्टि से रहित हैं उनको एक ही ब्रह्म भासता है ग्रीर कुछ नहीं भासता।

११६६-ऐ संसारी लोगो। मत डरो, भय को छोड़ दो, क्योंकि यह मधुर मुख वास्तव में मिसरी रूप हैं, परन्तु भवें व्यर्थ चढ़ा लेता है। ( ग्रर्थात् ऊपर से कोप में ग्रा जाता है ग्रौर वह भी व्यर्थ।)

१२००-मैं निरिन्द्रिय हूं। इसलिए रूप, रस, गंध स्पर्श, शब्दादि विषयों के साथ मेरा सम्बन्ध भी नहीं है। अर्थात् मैं विकार रहित सत् चित् ग्रानन्द रूप ग्रौर ग्रखंड शुद्ध चैतन्य हूं।

११०१-जिस प्रकार कार्य रूप समस्त घट, शराव ग्रादि पदार्थ कारण रूप मृतिका से भिन्न नहीं है किन्तु केवल भिन्न प्रतीनि होती है। उसी तरह यह कार्यरूप समस्त जगत् उपादान रूप ग्रात्मा ही है। ग्रात्मा से ग्रातिक्त कोई पदार्थ नहीं है इसलिए विवेकी पुरुष

समस्त जगत् को ग्रपनो भ्रात्मा स्वरूप ही देखता है। तात्पर्य यह हुभ्रा जगत् श्रात्मा से भिन्न प्रतीत तो होता है परन्तु वास्तव में भिन्न नहीं जैसे घट, शराव मृत्तिका रूप ही है वैसे समस्त जगत् श्रात्मरूप ही है।

१२०२—मैं एक ग्रखण्ड ग्रातमा ग्रपने से भिन्न किसी को कैसे देखूं। देखूंभी तो मेरी ग्रखण्डता कैसे सुरक्षित रहे। जब सम्पूर्ण विषय ज्ञान का ग्रभाव हो जाता है। जब ग्रज्ञान में ही बुद्धि का विलय हो जाता है तो इसी को 'सुषुष्ति ग्रवस्था' कहते हैं।

१२०३-इस हश्य जगत् को जब हम देखते हैं तभी इसकी सिद्धि होती है। यदि इस हश्य को कोई न देखे तो इसकी सिद्धि कैसे हो? जीवात्मा कहाने वाले हम लोग यदि किसी ऐसी गुफा में जा बैठें कि जहां हमें अन्य कोई भी देख न सकता हो तो भी वहाँ हम स्वतः सिद्ध बने रहते हैं। वहां हमारी सत्ता के ज्ञान के लिए किसी की सहायता अपेक्षित नहीं होती। उस समय किसी प्रकार की भी बाह्य सहायता के विना वहां की मौन मुद्रा को भंग कर डालने वाला 'हूं' ऐसा शब्द हमारे मुंह से निकल ही पड़ता है। जो हमारी स्वतः सिद्धता को बड़ी हदता से सिद्ध कर देता है। १२०४-इस दृश्य जगत् को सिद्ध होने के लिये क्रमशः (१) लौकिक सूर्यादि ज्योतियों (२) चक्षु स्रादि इन्द्रियों (३) मन ग्रादि ग्रन्तः करणों (४) तथा सबके पश्चात् ज्ञाता ग्रात्मा को परमावश्यकता होती है, यों यह दृश्य जगत् स्पष्ट ही दूसरों के ग्राश्रय से सिद्ध हुग्रा करता है यदि किसी युक्ति से इस दृश्य जगत् को चारों प्रकाशन न मिले तो बताग्रो कि इसको सिद्धि कैसे हो ?

१२०५-संसार का नाटक मैं देख रहा हूं। एक स्थान पर बैट कर भी देखा, ग्रब यात्रा कर के भी देख रहा हूं। ग्रसंख्य जन-समूह ग्रौर उनके नेता, दोनों एक ही प्रभाव में खींचते चले जा रहे हैं। यह देखकर ईश्वर की ही लीला का चिन्तन करे, दूसरा कुछ चितन करे। ऐसा लगता है।

१२०६-में आत्मा का रूप हूं, मुभमें जन्म कहाँ ? श्रौर मरण कहाँ ? इनका जिन्तन भी हमारा कर्तव्य कहीं, इसी निश्चय का नाम मोक्ष है।

१२०७-मैं सत्चित् ग्रानन्द ब्रह्मरूप हूं, मुक्त में साँसारिक दु:ख का किचित मात्र लेश भी नहीं है।

१२०८-एक भी ब्रह्म है, हैं भी ब्रह्म है, मोह भी ब्रह्म है, अमोह भी ब्रह्म है, सम भी ब्रह्म है, असम भी ब्रह्म है, दोष भी ब्रह्म है, गुरा भी ब्रह्म है, दम भी ब्रह्म है, विभु भी ब्रह्म है, प्रभु भी ब्रह्म है, लोक भी ब्रह्म है, गुरु भी ब्रह्म ग्रीर शिष्य भी ब्रह्म हो है। वस्तुत: निश्चय करके यह समस्त जगत् ही ब्रह्ममय है।

१२०६-सुख-दुखादि पाँच इन्द्रियों के विषय हैं।

१२१० – हम सब को फिक्र करने वाला ईश्वर बैठा है। तब यह बोभा व्यर्थ ही हम क्यों ढोते फिरें? हमें तो अपने हिस्से आया हुआ काम करते रहना है।

१२११-स्थावर जंगम जगत् के हम पिता हैं। हम उसके पूज्य ऋौर श्रेष्ठ गुरु हैं।

१२१२-जो जिससे भय करता है उसी को प्रसन्न करने का प्रयत्न करता है, चाहे ईश्वर हो, गुरु हो या कोई साँसारिक सम्बन्धी हो श्रथवा देवता हो।

१२१३—मेरे हुए शरीर को जैसे इच्छा या द्वेष नहीं होता, सुख-दुःख नहीं होता, वैसे जो जीवित रहते हुए भी मृत समान जड़ भरत की भांति देहातीत रह सकता है वह संसार विजयी हुग्रा है ग्रीर वह वास्तविक सुख को जानता है।

१२१४-गुणातीत के लक्षण-जो मनुष्य ग्रपने पर जो ग्रा पड़े, फिर भले ही प्रकाश हो या प्रवृत्ति हो या मोह हो, ज्ञान हो, गड़बड़ हो या ग्रज्ञान हो, उसका अतिशय दुःख या सुख न माने या इच्छा न करे, जो गुगों के बारे में तटस्थ रहकर विचलित नहीं होता, गुगा अपने गुणानुसार बरतते हैं, यह समभ कर जो स्थिर रहता है, जो सुख-दुःख को सग मानता है, जिसे लोहा पत्थर या सोना समान है, जिसे प्रिय-अप्रिय की बात नहीं है, जिस पर अपनी स्तुति या निन्दा कोई प्रभाव नहीं डाल सकती, जिसे मान-अपमान समान है, जो शत्रु-मित्र के प्रति सम भाव रखता है, जिसने सब आरम्भों का त्याग किया है वह गुगातीत कहलाता है।

१२१५-भक्त के लक्षण—भक्त किसी से द्वेष न करे, किसी के प्रति वैरभाव न रखे, जीवमात्र से मैत्री रखे, जीवमात्र के प्रति करुणा का ग्रभ्यास करे, ऐसा करने के लिये ममता छोड़े, ग्रपना मिटाकर शून्यवत हो जाय, दुःख-सुख को समान याने कोई दोष करे तो क्षमा करे (यह जानकर कि स्वयं ग्रपने दोषों के लिए संसार क्षमा का भूखा है) संतोषी रहे, ग्रपने शुभ निश्चयों से कभी विचलित न रहे। मद, बुद्धि सहित सर्वस्व ग्रपंग करे। उससे लोगों को उद्धेग नहीं होनी चाहिये, न लोग उससे इरें, वह स्वयं लोगों से न दुःख माने न डरे, मेरा भक्त हर्ष, शोक, भय

ग्रादि से मुक्त होता है, उसे किसी प्रकार की इच्छा नहीं होती, वह पवित्र होता है, कुशल होता है, बड़ें बड़े ग्रारम्भों को त्यागते हुए होता है, निश्चय में हढ़ होते हुए भी शुभ ग्रीर ग्रशुभ परिणाम दोनों का वह त्याग करता है ग्रर्थात् उसके बारे में निश्चित रहता है। उसके लिए शत्रु कौन ग्रीर मित्र कौन? उसे मान क्या? ग्रीर ग्रपमान क्या? वह तो मौन धारण करके जो मिल जाय उससे संतोष रखकर एकाकी भाँति विचरता हुग्रा सब स्थितियों में स्थिर होकर रहता है। इस भांति श्रद्धालु होकर चलने वाला मेरा भक्त है।

१२१६-निश्चय ही सम्पूर्ण दृश्य जगत् तुभ से ग्रिभिन्न है। इसीलिये मत डर, उपनिषदों में स्थित ग्रिभुभव स्वरूप भूमा को ग्रात्मा जान ।

१२१७-निन्दा-स्तुति ग्रीर मान-ग्रपमान से तुभ समदर्शी को क्या करना है कुछ नहों, लोक ग्रपनो इच्छानुसार काम किया करे, तेरी क्या हानि है, कुछ नहीं।

१२१८-इस सम्पूर्ण जगत् को जल के बुलबुले के समान जानकर तू ग्रात्मा में टिक, तुभ ग्रद्धैत देखने वालों को शोक कहां ? मोह कहां !

१२१६—नेत्र खोलने ग्रौर बंद करने से राम को साधारणतया यह भान होता है कि "सूर्य चन्द्र तारा-गग् इत्यादि सब पदार्थ मैं घेरे हुए हूं। मैं उनको जीवन शक्ति ग्रौर उद्योग प्रदान करता हूं। ये उनका ग्राधार ग्रौर ग्राक्षय हूं। मैं परम ग्रात्मा हूँ।" एक ग्रवस्था यह है। इस ग्रवस्था को प्राप्त कर लेने पर ग्राप देखेंगे कि सम्पूर्ण घृणा, द्वेष वा भय दूर भाग जाता है।

१२२० – जब ग्राप कहते हैं कि ग्रमुक मनुष्य राग वा प्रेम कर रहा है तब यथार्थ में वह सारे संसार से द्वेष कर रहा है। जब ग्राप किसो विशेष वस्तु से स्नेह करते हैं, तब ग्रपने को ग्राखल विश्व से ग्राप ग्रलग कर लेते हैं।

१२२१-मैं सर्वरूप हूं। इस तरह सब स्नेहों वा ग्रासक्तियों को धोरे-२ छोड़ने को कह कर वेदान्त तुम्हें समस्त मानव जाति का हितैषी वनाना चाहता है।

१२२२-एक मनुष्य तुम्हें सज्जन कहता है वह तुम्हें परिछिन्न करता है। दूसरा मनुष्य तुम्हें दुर्जन कहला है वह भी तुम्हें परिछिन्न करता है। एक दूसरा तुम्हारी खुशामद करता है या स्तुति करके तुम्हें फुला देता है वह भी तुम्हें सीमावद्ध करता है। दूसरा तुम्हारी निन्दा करता है वह भी तुम्हें परिमित करता है श्रौर बांधता है। भाग्यशालो है वह पुरुष जो इन प्रत्येक बन्धन के विरुद्ध खड़ा होकर ग्रपने देवत्व ग्रपने ईश्वरत्व का निरूपण करता है। जो मनुष्य ग्रपने शुद्ध ग्रात्मा का ग्रनुभव कर लेता है। जो मनुष्य सारे संसार के सामने तथा ग्रपने इर्द-गिर्द ग्रन्य सब लोगों के सामने निडर खड़ा हो कर ग्रपने ईश्वरत्व का निरूपण कर सकता है ग्रौर ईश्वर से ग्रपनी ग्रभेदता पहचान सकता है। जिस क्षरा तुम ग्रपने ईश्वरत्व को जतलाने के लिए खड़े होने को तैयार हो जाते हो, उसी क्षरा सारा संसार तुम्हें ईश्वर मानने को बाधित होता है। सारी सृष्टि तुम्हें परमातमा ग्रवश्य मानेगी।

१२२३—ये स्थूल भौतिक पदार्थ, ये भौतिक-तत्व इन्द्रियों के भ्रान्ति के सिवाय और कुछ नहीं है। इन नाम मात्र तत्वों और रूपों पर जो भरोसा करता है उसे कभी सफलता नहीं होती। रूपों और परिछिन्न भावों पर निर्भर रहना कभी सफलता न लायेगा। सूक्ष्म सिद्धान्त प्रथित् सत्य पर निर्भर रहना सफलता की कुंजी है, उसे ग्रहण करो, ग्रनुभव करो, भान वा निद्धियासन करो और उसका व्यवहार करो। फिर ये नाम, ये तत्व, ये रूप और रेखा तुम्हें खोजते फिरेंगे।

१२२४--सारी दुनियां एक बड़े टोस पदार्थ के समान है और तुम्हारा शरीर इस दुनिया छपी मेज का एक कोना या विन्दु है। यदि स्राप इस स्रकेले विन्दु को पकड़ते, यदि इसे ग्राप उठाकर तान दें, यदि ग्राप इसे ईश्वर कहें, यदि ग्राप इसे परमात्मा समफें यदि यह ग्रकेला विन्दु ईश्वर में मानों समा जाय तो सारी दुनियां खींच जायगी, सारी दुनियां सरक जायगी, क्योंकि सारा संसार मेज की तरह ठोस पदार्थ है ग्रपने व्यक्तित्व को तान दीजिये ग्रौर ग्राप सारो दुनियां को तान दोजिये। संगठनों में, या बड़ी बड़ी संस्थाग्रों में, महान मठ, मन्दिरों ग्रौर उनके प्रचारक दलों में भरोसा करना बड़ी ही मूर्खता है ग्रौर भयंकर भूल है। निस्सन्देह यह भयंकर भूल है।

१२२५-शंकराचार्य ने कोई जत्था बनाया था ? नहीं, वेचारा ग्रकेला ही रहा प्रत्येक प्राणी को ग्रवश्य ग्रकेले रहना चाहिये । ग्रकेले खड़ा होना चाहिये । हर एक को ग्रपने भीतर परमेश्वर को बोध ग्रौर साक्षा-त्कार करना चाहिये ।

१२२६ — बाहरी मदद पर कभी भरोसा मत करो। केवल ग्रपने पर वा ग्रपने ग्रन्तरात्मा पर भरोसा यही ग्रावश्यकता है ग्रौर कुछ नहीं। १२२७-जो प्रतिकूल परिस्थिति में भी सदा निर्भय निर्हिचत रहता है, वह पुरुपार्थी पुरुष है।

१२२८-सुख का रहस्य यह है-"जितना ही तुम चीजों को ढूंढ़ते हो, उतना ही तुम उन्हें खोते हो।" जितना ही ग्राप कामना से परे होते हैं उतना ही ग्राप ग्रपने को ग्रावश्यकता से भी परे पाते हैं, उतना हो भौतिक पदार्थ ग्रापका पीछा करता है।

१२२६-ग्रानन्द से ही सब कुछ की उत्पत्ति, ग्रानन्द में ही सबकी स्थिति ग्रौर ग्रानन्द में ही सबकी लोनता देखने से ग्रानन्द को पूर्णता का ग्रनुभव होता है।

१२३०-प्रतिकूल परिस्थितियों में तथा विपक्ति में धर्य पूर्वक निर्भय तथा निश्चित रहकर अपना कर्त्त व्य पालन करते रहना ग्रास्तिक बुद्धि का परिचय है।

१२३१-ज्ञानी सदा ग्रभय तथा निश्चित नित्य ग्रपने ग्राप में तृप्त, शान्त एवं गम्भीर रहता है। जो हर्ष, शोक, लाभ-हानि, संयोग, वियोग, सम्मान तथा ग्रपमान के श्रवसर पर सम एवं ग्रचञ्चल रहता हो। जो सत्य वस्तु को जानता है वह ग्रसत वस्तु का लोभी मोही, ग्रभिमानी नहीं रहता। वह दूसरों के शोक को हर लेता है। ज्ञानी क्षमा करने में बीर होता है। १२३२-यह जगत् मानसिक सृष्टि है। यह संस्कार मात्र है। निद्रा में कोई संस्कार नहीं। यदि मन है तो जगत् भी है। राग-द्वेष के दो प्रवाह मन के जीवन को बनाये रखता है। यदि दोनों प्रवाहों को विनष्ट कर दिया जाय तो मन मृत्यु को प्राप्त करेगा। इसे मनोनाश कहते हैं। जिस योगो को मनोनाश की प्राप्ति है वह जगत् का अनुभव नहीं करता।

१२३३-जिस प्रकार सर्प भ्रान्ति के विलीन होने पर रज्जु को देखते हो। उसी प्रकार जगत् एवं शरीर की भ्रान्ति के विलुप्त होने पर तुम ब्रह्म को ही देखोगे। १२३४-जन्म मृत्यु न ते चित्तम् बंध मोक्षी

शुभाशुभी।

कथम् रोदिसि रे वत्स नामरूपम् न तेनमे।

अर्थ-हे शिशु, तुम क्यों रोते हो ? तुम

में नाम रूप तो है हो नहीं ? न तो बंधन है ग्रीर न मुक्ति न श्रुभ है न ग्रिशुभ ! उठो, बद्धपरिकर वनो ! मन तथा इन्द्रियों से संग्राम करो तथा श्रपने सिच्चदानन्द स्वरूप में निवास करो । नाम रूप नहीं है, यह संसार तुममें नहीं है । यह तो संकल्प मात्र है । १२३५-मैं तो ग्रव्यय ग्रविनाशी, ग्रनन्त, ग्रसीम, शुद्धविज्ञान, विग्रह, शुद्धचैतन्य घन, प्रज्ञानघन, ग्रानन्द-घन हूँ। मैं तो जानता ही नहीं कि सुख क्या है? ग्रीर दु:ख क्या है?

१२३६ – तुम में मानसिक कर्म नहीं है, शारीरिक कर्म तुम में नहीं है, वागी सम्बन्धी कर्म तुम में नहीं है। शुद्ध अमृत इन्द्रियों के पहुँच से परे यहो तुम्हारा ईश्वरीय तथा ब्राह्मी स्वरूप है।

१२३७-वेदान्तसार सर्वस्वम्, ज्ञान विज्ञान-मेव च।

श्रहमात्मा निराकारः सर्वव्यापी स्वभावतः।

मैं सर्वव्यापी निराकार ग्रात्मा हूं। तुम इस वाक्य पर घ्यान कर सकते हो ?

१२३८-यह जगत् दर्पण के समान है। यदि तुम मुस्कराते हो तो यह भी मुस्कराता है। यदि तुम त्यौरी चढ़ाते हो तो यह भी वैसा हो करता है।

१२३६-कभी निराश न बनो, बढ़ते चलो। दूसरों की मान हानि न करो। धैर्य ग्रात्म साक्षातकार की कुंजो है। सारी सृष्टि ही मेरा परिवार है। ग्रीहंसा वीरता की पराकाष्ठा है।

१२४०-संसार तो ग्रपने ग्रन्दर है, बाहर तो उसका प्रतिबिम्ब मात्र है। तेरे ही प्रकाश से यह सब प्रकाशित है ग्रौर तेरे सो जाने पर संसार का भी प्रलय हो जाता है।

१२४१-कर्मयोगी की विधि—मनुष्य से कर्म नहीं चिपकता। कारण कि कर्म जड़ है। जड़ वस्तु चेतन से चिपक नहीं सकती। हां, चेतन ही उसे चिपका ले तो दूसरी बात है। कर्म हम करते हैं कि कर्म हमें करता है। भगवान कहते हैं कि कर्म मुभे नहीं चिपकते, क्योंकि कर्म फल में मेरी स्पृहा नहीं है।

१२४२-कर्म को विकर्म बना दो तो कर्म भार रूप नहीं होता ग्रर्थात् जो कर्म करते हो उसमें मन मिला दो। कर्म में मन के मिल जाने पर विकर्म बन जाता है। भार शरीर को नहीं लगता, मन को लगता है। जब किसी कर्म में हमारा मन नहीं लगता तभी वह कर्म हमें भार रूप प्रतीत होता है।

१२४३-विकर्म करते २ हम श्रकर्म श्रवस्था में पहुंच जायेंगे। जहां पहुँच जाने पर विकर्म भो श्रकर्म बन जायगा हम सब कुछ करते हुए भी श्रकर्म ही रहेंगे। हमारा कर्त्तापन का श्रिभमान ही गल जायगा। श्रिभमान उसी कर्म का होता है जो कर्म हमसे कभी कभी हुग्रा करता है। हम निरन्तर स्वांस लेते रहते हैं ग्रतः मैं निरन्तर स्वांस लेता हूं ऐसा ग्रभिमान नहीं रहता। पर ग्रासक्ति तो शेष रह जाती है। कोई हमारा स्वांस बन्द करदे तो तड़फड़ाने लगेंगे। यह ग्रसिक्ति भी जनता जनार्दन की सेवा में समर्पित कर देने से द्र हो जाती है।

१२४२-हम व्याकुल क्यों होते हैं ? इसलिए कि ग्रमुक वस्तु मुफे मिलनी चाहिए। ऐसा क्यों होता है ? स्वार्थ के कारण। स्वार्थ क्यों होता है ? राग से, राग क्यों होता है ? श्रज्ञान से, श्रज्ञान क्या है ? उस वस्तु को ग्रपने से भिन्न जानना।

१२४५—कर्मयोगी गंगा की तरह कर्म करता है श्रौर ज्ञानी हिमालय की तरह । श्रर्थात् पशु के कर्म में क्रिया की प्रधानता होतो है श्रौर ज्ञानी के कर्म में ज्ञान की प्रधानता होती है या ज्ञान ही ज्ञान होता है श्रौर मनुष्य के कर्म में भाव की प्रधानता होती है।

१२४६-जिस क्षरा पुरुष सब भूतों को एक में ही स्थित देखता है श्रौर उसो एक में से सब भूतों का विस्तार देखता है। उसी क्षरा वह ब्रह्म बन जाता है। (देर नहीं लगतो)

१२४७-जब हम किसी से ऊब जाते हैं तब हम

उसी की निन्दा करने लगते हैं। या उसका तिरस्कार कर बैठते हैं अथवा उस से घृगा आदि व्यवहार करते हैं।

१२४८-जिसकी हिष्ट में ग्रात्मा ही सब भूत हो रहा है। उस निरन्तर एकत्व देखने वाले विज्ञानी पुरुष को, मोह कहां ? शोक कहां ? दूसरा सब भूत ग्रात्मा हो गये दोनों एक ही हैं।

१२४६—सब भूतों में मैं ग्रौर मुक्त में भूत ऐसा विशालतम मानृ हृदय उसे मिल जाता है। क्या मां ग्रपनी सन्तान से ऊबती है? मां क्यों खातो है? श्रपने बच्चे की पुष्टि के लिये। बच्चे की भूख मां को लगती है न कि बच्चे को। बीमार बच्चा होता है उसका दर्द होता है माता के हृदय में। क्यों कि मां बच्चे में ग्रपने को देख रही है ग्रौर ग्रपने में बच्चे को यहाँ ऊबने-वाबने का प्रश्न ही कैसा। ऊब जाता है किसी दूसरे से, बाह्य द्वैत रहने पर भी हृदय में ग्रद्वैत हो गया।

१२५० - अपने आप पर प्रेम होता है और दूसरे पर मोह। जो किसी का नहीं होता है वही सब का होता है, जो सब का होता है वह किसी का नहीं होता। १२५१-संत महात्मा की देह को ही न पूजते रहो, उनकी बुद्धि में जो ज्ञान प्रकाशित है, उसमें जो दैवी गुरा हैं उनकी उपासना करो।

१२४२-भगवान को श्रपने से भिन्न न मानो, यही प्रेम है।

१२५३-यदि तुम ग्रास्तिक हो तो सदा प्रसन्न, निर्भय, निश्चिन्त रहना चाहिये ग्रौर सब को भी रखना चाहिये।

१२५४-संसार में ग्रात्म स्वरूप से सभी ग्रिभिन्न हैं, कोई दूसरा है हो नहीं, इस प्रकार स्वरूप की एकता का बोद्ध होने पर भेद-भाव का ग्रिभिमान दूर होता है।

१२५५-दुः ल में धेर्य पूर्वक प्रसन्न ग्रौर संकट के समय स्थिर बुद्धि द्वारा विवेक से काम लो, सृत्यु के प्रति ग्रभय रहो।

१२५६-भगवान सदा मेरे साथ हैं। मैं सब भयों से मुक्त हूं। भगवान की उपस्थिति भय के अन्धकार को छिन्त-भिन्न कर देती है और मैं सदा प्रकाश में रहता हूं। जब मैं शाँत भाव से कहता हूं भगवान ही एक मात्र मेरा आश्रय है, मैं किसीं भी स्थिति में विचलित नहीं होऊंगा, तो बाहरी भय, प्रतिकूलतायें एवं कठिनाइयां तत्क्षण विलोन हो जाती हैं।

१२५७—मैं सदा भगवान के साथ हूं। जब मैं भगवान की सन्निधि को अनुभव करता हूँ तब अपने को पूर्ण स्वतन्त्र समस्त भयों और प्रतिकूलताओं से सर्वथा मुक्त पाता हूं। मेरा जीवन विस्तृत एवम् अभाव रहित है और मेरा हृदय भगवदीय प्रेम से भरा है। मैं कभो भी अपने को दुःखी या अकेला अनुभव नहीं कर सकता, क्योंकि भगवान मेरे सदा साथ हैं।

१२५८ — जैसे स्वप्न द्रष्टा ही सर्व स्वप्न पदार्थों की रक्षा, नाश कर्ता है, ग्रन्य जाग्रत पुरुष भी नहीं करते तथा स्वप्न पदार्थ भी ग्रापस में रक्षक नाशक नहीं होते।

१२४६-स्वप्त में स्वप्त द्रष्टा ही सर्वरूप है वैसे ही जाग्रत में जाग्रत द्रष्टा ही सर्वरूप है।

१२६०-गुप्त श्रीर प्रकट सर्वत्र एक नारायण ही है। जब सब नारायण है तो भय किससे होवे, भय दूसरे से होता है। जैसे जहां सर्व ग्राग्न ही ग्राग्न हो, दूसरी काष्ठादि वस्तु न होवे तब ग्राग्न किसको जलावे, ग्राग्न ग्राग्न को दाह करता ही नहीं। जैसे महात्मा ध्रुव सूक्ष्म ग्रीर स्थूल परिछिन्न ग्रहंकार को

त्याग कर ''ग्रंपने सहित सब नारायण है'' ऐसा देखने लगा। इस हढ़ भावना के कारण ''ग्रग्नि ग्रादिं सर्व जगत नारायण ही है'' ऐसा देखने लगा, ग्रब उसको भय, मोह कहाँ से होवे।

१२६१-हमारी हमको नमस्कार है। हमको हो सब दृश्य नमस्कार करता है। हमारी ही जय है। जैसे स्वप्न दृष्टा को ही स्वप्न सृष्टि नमस्कार करती है। स्वप्न दृष्टा बिना स्वप्न सृष्टि सिद्ध ही नहीं होती। यहो नमस्कार है। तद्वत् इस मिथ्या नाम रूप प्रपंचके हम ही पूज्य हैं।

१२६२-यह सर्व जगत् नेत्रों के खोलने से उत्पन्न होता है, यदि फुरएामात्र जगत् नहीं होता तो सुषुष्ति में भी प्रतोत होना चाहिए। परन्तु नेत्र मूंदने से मिट जाता है। इससे मिथ्या है ग्रौर मिथ्या को सिद्ध करने वाला तू चैतन्य सत्ता है।

१२६३ - यह सर्व नाम रूप जगत मैं ही हूं। मुभ चैतन्य बिना न कोई हुआ है न होगा, मुभ चैतन्य की ही सर्व उपासना, प्रार्थना तथा पूजा करते हैं, मैं ही चैतन्य सबको आप अपने कर्मों के अनुसार फल देता हूं।

१२६४-एक ग्रात्मा चैतन्य मैं हूं, द्वैत है ही नहीं,

तब नि:संशय तद्रूप होगा। जब सर्व मैं ही हूं तो सुख दु:ख कहां है। ग्रोर भय, शोक, चिन्ता कहां है। जो दृश्य मात्र जगत है सो स्प्वन समान है।

१२६५-जिस पदार्थ को मन देखता है। वह पदार्थ पूर्व कोई नहीं, चित्त के फुरने से उदय होता है। जब चित्त फूरा कि यह पदार्थ है तब ग्रागे पदार्थ हुग्रा ग्रीर फुरने से रहित होकर देखे तो पदार्थ कोई नहीं भासता केवल शाँत पद है।

१२६६-जो सच्चे प्रेमी है वे दुनियां की परवाह नहीं करते कि दुनियां हमारे प्रतिकूल है या अनुकूल वे तो केवल सत्य को हो अपने लिये अच्छा सम-फते हैं।

१२६७-माता, पिता, वृद्धों श्रीर ग्रातिथियों की सेवा तन मन घन से करो । हां, यदि ऐसा करने से ईश्वर या सचाई के मार्ग में हकावट हो तो इसके विपरीत कर सकते हो परन्तु इस बात का निश्चय ब्रह्मवेत्ता महात्मा से कर लेना चाहिए।

१२६८-"मैं एक ही ईश्वर अनेक रूप हूं" जैसे स्वप्न द्रष्टा एक ही अनेक रूप होता है इससे यह सृष्टि ज्योति रूप ईश्वर ही है। जैसे सूर्य की किरगों सूर्य स्वरूप हैं। जब सर्वरूप ईश्वर ही पूर्ण हुआ तो स्रापको तिससे भिन्न शरीर का जीव मानना केवल स्रज्ञान है।

१२६६-जो पदार्थ चक्षु से जाने जाते हैं ग्रीर श्रोत्र कर सुने जाते हैं, उन सब पदार्थों को मिथ्या निश्चय करके मुमुक्षु एक ब्रह्मात्मा की भावना करें तभी ग्रधिकारी कृतकृत्य भाव को प्राप्त होता है।

१२७०-सब एक ही है। एक को भला ग्रौर एक को बुरा ईश्वर रूप ग्रात्मा विषे कैसे गिनिये। मूल विषे मनुष्य पशु-स्थावर जंगमादि विचारवान को सम हैं भेद नहीं। व्यवहारिक जो लघु, दीर्घ, नीच, ऊंचादि भेद भासता है, सो फल कर्मों का है ग्रौर ग्रपने मूल के ग्रज्ञान से भासता है। जैसे वृक्ष के शाखा पत्र फल फूल का जो भेद-भासता है सो मूल के ग्रज्ञान से भासता है, जैसे स्वप्न पदार्थों का जो भेद भासता है सो स्वप्न द्रष्टा के ग्रज्ञान से भासता है। स्वप्न द्रष्टा के हिंदि से नहीं।

१२७१-संस्कार ही पदार्थ रूप बन कर बाहर दोखता है। फिर वहो पदार्थ संस्कार रूप होकर हृदय में स्थित हो जाता है। जैसे बीज से ग्रंकुर पैदा होता है ग्रौर श्रंकुर से बीज फिर बीज से ग्रंकुर पैदा होता है। उसी प्रकार संस्कार से पदार्थ व पदार्थों से संस्कार होते चले जाते हैं।

१२७२ - जैसे समुद्र सर्व तरंगों को ग्रपने में सदा प्राप्त देखता है। पुनः स्वतः प्राप्त जो लहरें है उन्हें प्राप्त करने के लिए यत्न नहीं करता है। वैसे हो ज्ञानवान पुरुष चौदह लोक के भोग पदार्थ ग्रपने स्वरूप समुद्र में तरंगवत् सदा प्राप्त देखता है। ज्ञानी पुरुष उत्पत्ति नाश होने वाले पदार्थों को कित्पत ग्रसार जानता हुआ किसी वस्तु की राग से हढ़ इच्छा नहीं करता।

१२७३—देवता दैत्य, मनुष्य, पश्च, पक्षी, ग्रादिक सर्व जगत स्वप्नमय है। स्वप्न में राजा-महाराजा, राज्य कर रहे हैं। स्वप्न में ही जन्म-मरण होता है। स्वप्न में लड़ाई-भगड़े हो रहे हैं। स्वप्न में ही संयोग तथा स्वप्न में हो वियोग होता है। धनी लोग स्वप्न में ही कंगाल तथा स्वप्न में ही कंगाल धनी हो रहे हैं। स्वप्न में सोना-जागना है जैसे इन्द्रजाल का तमाशा मनोराज्य की रचना होती है वैसे ही समस्त संसार मिथ्या है।

१२७४ — हे राम जी ! एक कवच तुमसे कहता हूं, उसको धारण करके विचार तो, यद्यपि अनेक शस्त्रों को वर्षा हो तो भी तुभे दुःख नहीं होगा। "जो कुछ देखता, सुनता है" उसे सब ब्रह्म जान ग्रीर बारम्वार

यही भावना कर कि ब्रह्म से भिन्न कुछ नहीं। जब ऐसी भावना हढ़ करेगा तब कोई शस्त्र छेद नसके गा यह ब्रह्म भावना ही कवच है। जब इसको तूधारेगा तब सुखी होगा।

१२७५-तू चैतन्य आत्मा नित्यमुक्त स्वरूप है। भ्रमकर आपको न जान के मुक्ति को आशा औरों से करता है। अनेक कर्म उपासनादि का भ्रम से क्लेश सहता है। ऐसा भ्रम करता है कि गुरु, शास्त्र, ईश्वर मेरी मुक्ति करेगा तो होगी, यह नहीं जानता कि मुक्त नित्य मुक्त चैतन्य साक्षी आत्मा की स्वप्नवत् गुरु शास्त्र ईश्वरादि सर्व संसार कल्पना है। मैं नहीं कल्पूं तो कहाँ है।

१२७६—जो विश्व ही ग्रसत है तो भय ग्रीर शोक किसका करता है। न कोई जन्मता है न मरता है, न सुख है, न दुःख है, ज्यों का त्यों ग्रात्मा स्थित है।

१२७७-किसी हस्य पदार्थ को सुखदायी न जान ग्रौर दुखदायी भी न जान । सुख ग्रौर दुःख दोनों मिथ्या हैं।

१२७८-ज्ञांनी लोग नेत्र से आकाश का रूप वेखने पर भी अन्त:करण में उसको रूपहीन करके समभने हैं। उसी प्रकार इन्द्रियों से जगत् के रूप ग्राकार ग्रादि दर्शन करने पर भी उसकी ग्रात्म स्वरूपता ही ग्रन्त:करण में उपलब्धि करते हैं। जिस तरह मिट्टो के सांप, बाघ ग्रादि किसी को डरा नहीं सकते, बैसे ही ग्रात्मामय जगत ज्ञानी को मुग्ध करने में समर्थ नहीं होता। जो लोग संसार को सत्य मानते हैं वही उसमें मुग्ध हाते हैं।

१२७६--यदि तुम सर्वांग पूर्ण जीवन का भ्रानन्द लेना चाहते हो तो कल की चिन्ता छोड़ो। तुम श्रपने चारों ग्रोर जीवन के बीज बोग्रो। भविष्य में सुनहरे सपने देखने की ग्रादत बनाग्रो । सदैव के लिये मन में यह बात बैठा लो कि तुम्हारा कल ग्रत्यन्त प्रकाशमय, मधुर श्रौर श्रानन्दमय होगा । कल तुम ग्रपने को ग्राज से भी सौभाग्यशाली पाम्रोगे। मुक्ते ग्रपने कार्यों में कल ग्रौर ग्रधिक सफलता प्राप्त होगी। कल वह समय श्रावेगा, जब मेरा मन उत्पादक शक्ति से भर जायगा श्रौर मेरा जीवन ऐक्वर्य से परिपूर्ग हो जायगा । कल पर मुभे पूर्ण विश्वास है। मुभमें इतनी शक्ति है कि विघ्न वाधायें डर कर दूर भाग जायेंगी। कल मैं ग्राज से भी ब्रधिक प्रसन्न रहूंगा। ऐसी विचार धारा से निश्चय ही परम कल्यागा होगा। जब तक तुम इसे

पूर्ण रूप से ग्रहण न कर लो तव तक निरन्तर जापज्ञ करते रहो । तुम्हारे संशय उड़ जायेंगे ग्रौर कल की चिन्ता नहीं सतायेगो ।

१२८०—ग्रात्म-शक्ति जाग्रत करने के लिये संकेत—मैं भ्रकेला होते हुए भी शक्तिशाली हूं। मेरे भ्रन्दर वह शक्ति है, जो स्वतन्त्रता पूर्वक कार्य कर सकती है। मैं दूसरों का अनुगामी न बनू गा। मैं कभी दूसरों का अनुकरण न करू गा। मैं भ्रपनी महत्ता ग्रीर प्रतिभा का प्रभाव दूसरों पर डाल सकता हूं। सच्ची शक्ति मेरे भीतर विद्यमान है। मुभे अपनी शक्तियों पर पूरा भरोसा है। मैंने भ्रकेले ही सफलता प्राप्त करने की दृढ़ प्रतिज्ञा की है। मेरी प्रतिज्ञा दृढ़ है ग्रीर ग्रटल है। उसे भगवान ग्रवस्य पूर्ण करेंगे। भ्रकेले पन से भयभीत मत हो। ग्राप्त हो शक्त ग्रीर मुख ग्राप् में ही है।

१२८१-जो दूसरों का सहारा चाहते हैं, जो सदा एक न एक अगुआ ढूं ढा करते हैं, उनसे मैं कहूंगा, भ्रो थोथी विचार वाले हलके मनुष्यो ! तुम अपनी अन्तरात्मा के हृदय में स्थित परमेश्वर के हढ़ आश्रय को ढूं ढो, उसी पर डटे रहो, उसी पर विश्वास लाग्नो, उसी का सम्मान करो। १२८२-मृत्यु के लिए सर्दव तैयार रहना ही निर्वाय सुखो रहने का उपाय है ।

१२५३-में ग्रभय हूँ, मैं वलवान हूं. मैं सासी हूँ. मैं ग्रारोग्य हूँ, में ग्रानन्दमय हूँ, मैं ज्ञान हूं, मैं विजय हूं, मैं सफलता हूं, मैं प्रेम हूं, मैं सिच्चदानन्द हूं ग्रौर नित्य मुक्त स्वभाव वाला हूं। ऋदि, सिद्धि, विजय, लक्ष्मी, मेरी दासी है। मैं सर्व शक्तिमान हूं। यह एक ग्रात्मावादों का ग्रात्मा प्रेरक चार्ट है।

१२८४-यदि ग्राप रोग और व्याधि से मुक्त रहना चाहते है तो हल्की मुस्कराहट को स्वभाव को स्थायी ग्रंग बना लोजिए। जो मुस्कराते हुए जीवन व्यतीत करेगा, उसका जोवन उतना ही मधुरता से परिपूर्ण होगा।

१२८५-रोग विनाशकारी भावना—प्रतिदिन प्रातः सायं १५ मिनट के लिये शांत चित्त निर्विकार निद्चन्त होकर बैठ जाइये। ग्रौर ग्रारोग्य, ग्रानन्द, सुख, शान्ति प्रदान करने वाली विचार धारा में रमण की जिए। बीमारी के विचार हटाकर निम्न भावना पर मन को हढ़ता से एकाग्र की जिए—मेरे भीतर ग्रारोग्य एवं ग्रानन्द का ग्रनन्त स्नोत प्रवाहित हो रहा है। मेरे ग्रन्तराल मैं दिव्यामृत का महासागर है। मैं

ग्रनुभव कर रहा हूं कि सारा सुख, ग्रारोग्य, स्वास्थ्य. श्रीर शक्ति मेरे भीतर है। मेरे मन में अनन्त शक्ति ग्रौर सामर्थ्य है। मैं स्वस्थ हूं, पूर्ण प्रसन्न हूं ग्रानन्दित ह । परमात्मा का दिव्य प्रकाश मेरे भीतर-बाहर सर्वत्र फेला हुपा है। मैं विक्षेप रहित हूं सब इन्हों से मुक्त हूं। ग्रानन्दमय हूं। स्वर्ग सुख मेरे भीतर है। मेरा हृदय-परमात्मा का गुप्त प्रदेश है। जहां परमात्मा का निवास है, वहां रोग-शोक क्योंकर ठहर सकता. है ? मैं दैवी ग्रोज के मण्डल में प्रविष्ट हो गया हूं। यहां परमात्मा का गुप्त प्रदेश मेरे ग्रारोग्य भ्रौर स्वास्थ्य का प्रदेश है। मैं पूर्ण स्वस्थ हूं, तेज से परि-पूर्गा है। शक्ति का पुंज हूं। परम सामर्थ्यवान हूँ। मेरे ऋंग २ में शान्ति का निवास है। मैं मन की चंचलता, बीमारी की कल्पना से सर्वथा मुक्त हूँ। स्मरण रिखये, स्वास्थ्य, सुख, ग्रानन्द, शान्ति सब ग्राप के स्रन्त:करण में ईश्वरीय वरदान के रूप में विद्यमान है । स्रपने स्रन्तःकरण को ध्वनि सुनकर निशंक जीवन व्यतीत कोजिये । ग्रपने ग्रन्दर जो कल्फिरोग के विचार हैं, उन्हें निकाल दोजिए। ग्रपने प्रत्ये अचार, भाव, शब्द स्रौर कार्यों को ईश्वरीय शक्ति से परिपूर्ण रिखए । भ्रारोग्य, लाभ करने का इससे उत्तम दूसरा

मार्ग नहीं है।

१२८६ – हंसो स्रौर सम्पूर्ण संसार तुम्हारे साथ हंसेगा। रोग्रो, किन्तु तुम्हारे साथ रोने वाला कोई न मिलेगा। वास्तव में संसार स्रापको तभी पसन्द करता है जब स्राप हंसते मुस्कराते हैं।

१२८७-''कल्यागा प्राप्ति की कई युक्तियाँ'' प्रतिदिन नियम पूर्वक एकान्त में बैठ कर मनसे सम्पूर्ण संसार को भूल जावे। इस प्रकार संसार को भुला देने से केवल एक चैतन्य श्रात्मा शेष रह जायेगा तब उस चैतन्य स्वरूप का ध्यान करे। ध्यान करने से समाधि हो जाती है श्रीर मुक्ति हो जाती है।

१२८८-ग्रानन्दमय का ग्रभ्यास—ग्रानन्द परमातमा का स्वरूप है। चारों तरफ बाहर-भीतर ग्रानन्द
हो ग्रानन्द भरा हुग्रा है, सारे संसार में ग्रानन्द छाया
हुग्रा है। यदि ऐसा दिखलाई न दे तो वाणी से केवल
कहते रहो ग्रीर मन से मानते रहो। जल में डूब जाने
गोता खा जाने के समान निरन्तर ग्रानन्द ही में डूबा
रहे ग्रीर गोता लगाता रहे। रात दिन ग्रानन्द हो में मग्न
रहे। किसी की मृत्यु हो जाए, घर में ग्राग लग जाय
ग्रथवा ग्रीर भी कोई ग्रनिष्ट कार्य हो जाय तो भी
ग्रानन्द ही ग्रानन्द कुछ भी केवल ग्रानन्द हो ग्रानन्द।

इस प्रकार के अभ्यास करने से सम्पूर्ण दुःख एवं क्लेश नष्ट हो जाता है। वाणों से उच्चारण करें तो केवल आनन्द ही का, मन से मनन करें तो आनन्द ही का तथा बुद्धि से विचार करें तो आनन्द ही का, परन्तु यदि ऐसो प्रतोति न हो तो किल्पत रूप से ही आनन्द का अनुभव करो। इसका भी फल बहुत अच्छा होता है। ऐसा करते करते आगे चल कर नित्य आनन्द की प्राप्ति हो जाती है। इस साधन को सब कर सकते है। हम लोगों को यह निश्चय कर लेना चाहिये कि हम सब एक आनम्द ही हैं। ऐसा निश्चय कर लेने से आनन्द ही आनन्द हो जायगा।

१२८६—भगवान् की मूर्ति या चित्र को सामने रख कर तथा ग्रांखें खोलकर उनके नेत्रों से ग्रंपने नेत्र मिलावे। त्राटक की भांति ग्रांखें खोल कर उसमें ध्यान लगावे, ध्यान के समय यह विश्वास रखे कि इसमें भगवान प्रकट होंगे। विश्वास ऐसा ध्यान करने पर इससे भी भगवान मिल जाते हैं। यह भी भगवन् प्राप्ति का सुगम साधन है। वास्तविक रूप में नितान्त निराकार ग्रौर समस्त सांसारिक विषयों से निलिप्त हूँ, इसी तरह ग्रंपने निलिप्त रूप से संसार के सब भूतों का ग्रात्मा भी मैं ही हूं। साराँश यह

कि जो मनुष्य इस प्रकार हर रखे हैं।

१२६०-मन से कहे जहां तुम्हारी इच्छा हो वहां जाओ। सब रूप तो भगवान ने ही धारण कर रखे हैं। जो भी वस्तुयें दिखलाई देती हैं वे सब परमात्मा नारायण के हो रूप हैं। सारे संसार में सबको भगवान का रूप समभक्तर मन हो मन भगवद् बुद्धि से सबको प्रमाण करे। एक परमात्मा ने ही ग्रानन्त रूप धारए। कर लिए हैं। इस प्रकार के ग्राम्यास से कल्याण हो जाते हैं।

१२६१-ग्रिनिप्ट की प्राप्ति में ज्ञान की हिन्द से सोक निवारण का उपाय इस बात को स्वप्न के हिप्टान्त से समभाया जाता है। स्वप्न में किसी को रोग हो जाय, कैंद या बंधन हो जाय ग्रथवा जल प्लावन ग्रादि कोई ग्रन्य संकट उपस्थित हो जाय या बाध, भालू, सर्पादि से भय प्राप्त हो तो नेत्र खुलने पर उस ग्रनिष्ट की सत्ता नहीं रहतो। जब नेत्र खुलने पर जाग्रत में उस वस्तु की सत्ता नहीं रहतो। जब नेत्र खुलने पर जाग्रत में उस वस्तु की सत्ता नहीं रहतो, तब विचार से ऐसा समभ में ग्राता है कि स्वप्न के समय भी उसका ग्रभाव ही था। ग्रज्ञान के कारण निद्रा दोप से बिना हुए हो उसको प्रतीति हुई थो। जिसके कारण उस स्वप्न को देखने वाला दुःखी हो गया था। उपर्यु क्त स्वप्न के हिष्टान्त से यह मानना च।हिए, कि

जाग्रत में हमें ग्रपने मन के प्रतिकूल किसी ग्रनिष्ट वस्तु की प्राप्ति होती है। तो वह भी वास्तव में ग्रसत्य हो है। क्योंकि कुछ समय के बाद उस वस्तु का ग्रभाव हो जाता है, ग्रीर जिस वस्तु का ग्रभाव हो जाता है वह वास्तव में है ही नहीं।

१२६२-निस्सन्देह मन ही संसार है। प्रथम मन की फुरना होती है। पुनः फिर प्रपंच की कल्पना बंध मोक्ष ग्रादि कल्पना होतो है।

१२६३—जब तुम किसी सूक्ष्म विषय की छान-वान में मग्न होते हो, तो यद्यपि श्रांखें खुलो हों, सामने से चाहे जो निकल जाय, दिखाई नहीं देता। कान बंद न हों, पर हल्ला-गुल्ला सुनाई नहीं देता। कारण यही कि तुमने उस श्रोर ध्यान नहीं दिया, तुम्हारी श्रोर से 'श्रस्तु' नहीं बोला गया। यदि रूप श्रोर शब्द तुमसे श्रलग कुछ श्रस्तित्व रखते हों तो श्रांखें जो खुली थीं श्रौर कान भी जो खुले थे, दिखाई क्यों नहीं दिये? सुनाई क्यों न दिये? कुछ श्रनुयोगी महाशय जब सोते हैं तो श्रांखें खुली रहती हैं, कान तो सबके सब खुले रहते ही हैं, पर सामने की दीवार, छत, पेड़ श्रादि खुली श्रांखों को दिखाई नहीं देते, साथ में साँप लेट जाय, मालूम नहीं पड़ता, नक्कारे बज रहे हों, सुनाई नहीं पड़ता, कारण यही कि सबका ग्रस्तित्व तेरे स्वरूप पर स्थिर है। तेरे ग्रस्तु का भिखारी है। यदि ये वस्तुयें साक्षी से भिन्न ग्रस्तित्व रखती हों तो ग्रपना ग्रस्तित्व प्रकट कर सकती थीं, पर नहीं, हमारा साक्षी बनना ग्रौर उनका विद्यमान होना दोनों सापे-क्षक है। तुम्हारा देखना ही सृष्टि का प्रत्यक्ष है। हष्टि में ही सृष्टि हैं ज्ञाता ग्रौर ज्ञेय पृथक-पृथक नहीं।

१२६४-प्रसन्तता पूर्वक ग्रपमान सहन करने श्रीर नम्रता धारण करने से ग्रभिमान की निवृत्ति होती है।

१२६५-भय केवल ग्रज्ञान की छाया है, यह दोषों की काया है ग्रौर मनुष्य को धर्म पथ में रोकने वाली ग्रासुरो शक्ति की यही भय माया है।

१२६६-मुभे भ्रपने चरित्र पर पूर्ण विश्वास है, चाहे संसार के सारे पत्रकार मेरे विरुद्ध भ्रालोचना करें तो बाल बराबर भी कुछ नहीं बिगाड़ सकते।

१२६७-निर्धन-रोगी इत्यादि कि जिससे प्रायः लोग घृणा करते हैं, उन्हें साक्षात् ईश्वर समभक्तर सेवा करना ग्रनन्य भिवत व ग्रात्मज्ञान का वास्तिविक स्वरूप है।

१२६८-निर्भयता पूर्वक अपने अज्ञात ''स्वात्मा-

नन्द'' के सिंहासन पर भ्रधिकार कर लेना मानव मात्र का कर्त्तं व्य है।

१२६६-यदि तुम भूखे भी मर रहे हो, तो भी
ग्रपने पास का बचा हुग्रा रोटो का श्राखिरी दुकड़ा दे
दो । यदि तुम दूसरे को देकर स्वयं भूखे मर जाग्रो
तो तुम उसी क्षणा मुक्त हो जाग्रोगे।

१३००-पिवत्र बनने के प्रयास में यदि मर भी जाग्रो तो क्या, सहस्र बार मृत्यु का स्वागत करो। हृदय को न खोना। यदि ग्रमृत न मिले तो यह कोई कारण नहीं कि हम विष खा लें।

१३०१-उठो जागो । ग्रौर जब तक ध्येय की प्राप्ति नहीं हो जाती, तब तक रुको मत ।

१३०२—सर्वव्यापी सिन्चदानन्द घन में स्थित होकर ज्ञान नेत्रों द्वारा ऐसे देखना चाहिए मानो सब कुछ मेरे ही संकल्प के ग्राधार पर स्थित है। मेरे संकल्प करने से ही सबको उत्पत्ति होती है ग्रौर संकल्प के ग्रभाव से ही सबका ग्रभाव है। यों समभ कर फिर संकल्प भी छोड़ देना चाहिए। संकल्प त्याग के बाद जो कुछ बच रहता है वही ग्रमृत है, वही सत्य है, वही ग्रानन्दघन है इस प्रकार ग्रचिन्त्य के ध्यान का तीव ग्रभ्यास एकान्त में करना चाहिए। १३०३-चराचर ब्रह्माण्ड ईश्वर है, उसकी सेवा ईश्वर की सेवा है । संसार को सुख पहुँचाना परमात्मा को सुख पहुंचाना है । निराकार, साकार सब एक ही तत्व है ।

१३०४-ग्रद्वंत यह है कि मनुष्य एक के सिवाय दूसरे को देखे हो नहीं ग्रौर समस्त संसार को एक हो देखे ग्रौर एक ही समभे ।

१३०५-इस चराचर जगत् में जो कुछ प्रतीत होता है सब ब्रह्म ही है। कोई भी वस्तु एक सच्चिदा-नन्द घन परमात्मा से भिन्न नहीं है। इस प्रकार उपासना करे।

१३०६-ज्ञान की दृष्टि से विचार किया जाय तो साँसारिक अनुकूलता और प्रतिकूलता वास्तव में कोई वस्तु ही नहीं ठहरती, क्योंकि संसार स्वप्नवत् है और स्वप्न के पदार्थ सब मायामय हैं, इसलिये उत्पन्न होने वाली अनुकूलता और प्रतिकूलता भी मायामयी है। जब मनुष्य स्वप्न से जागता है, तब स्वप्न के किसी पदार्थ को भी नहीं देखता और स्वप्न में प्रतीत होने वाले पदार्थों को मायामय समभता है। इसी प्रकार तत्वज्ञानी पुरुष संसाप के सम्पूर्ण पदार्थों को मायामय समभता है। तब अनुकूलता और प्रतिकूलता की कुछ

भी सत्ता नहीं रह जातो। फिर चेतन विज्ञानानन्द घन परमात्मा के अतिरिक्त कोई भो वस्तु उसको प्रतीत नहीं होती। उसकी हिष्ट में एक सर्वव्यापी नित्य विज्ञानानन्द हो रहता है और वह विज्ञानानन्द घन परमात्मा निर्दोष और सम है। इसलिये जिसकी स्थित उस विज्ञानानन्द घन परमात्मा के स्वरूप में एकी भाव से हो जाती है, उसकी हिष्ट भी सम्पूर्ण संसार में सम हो जाती है और सांसारिक अनुकूलता और प्रतिकूलता की हिष्ट का अत्यन्त अभाव हो जाता है। तव राग-द्वेषादि सम्पूर्ण अनर्थों का एवं सम्पूर्ण दु: खों का अत्यन्त अभाव हो जाता है।

१३०७-शब्द ब्रह्म की उपासना — करने वाले को जो कुछ भला या बुरा शब्द सुनाई देता है, उसे वह ब्रह्म मानकर उपासना करता है। ब्रह्म सम ग्रौर एक है, इसलिये साधक को शब्द मात्र में सम बुद्धि हो जाती है। ग्रतएव वह अनुकूल ग्रौर प्रतिकूल शब्दों में राग-द्वेष ग्रौर हर्ष-शोक से रहित हो जाता है। कोई उसकी स्तुति या निन्दा करता है तो इससे उसके चित्त में कोई विकार नहीं होता। शब्द मात्र को ब्रह्म मानने के कारण उसकी वृत्ति हर समय ब्रह्माकार बनो रहतो है, जिससे उसका ग्रन्त:करण शुद्ध होकर उसे

परम शान्ति और परमानन्द की प्राप्ति हो जाती है।

१३०८-ज्यवहार में कभी प्रिय विषयों की प्राप्ति होती है तो कभी अप्रिय की । अनुकूल में प्रियता और प्रतिकूल में अप्रियता होती है । ज्ञाननिष्ठा के साधक को उनमें प्रिय अथवा अप्रिय बुद्धि न करके ब्रह्म भाव करना चाहिए । और परमात्मा में अभिन्न भाव से स्थित होकर विचरण करना चाहिए । कहीं भी राग द्वैष नहीं होना चाहिए ।

१३०६-वह निर्गुण, निराकार, निष्क्रिय, निर्विकार परमात्मा इस क्षण भंगुर नाशवान जड़ हश्य वर्ग माया से सर्वथा अतीत है। इस प्रकार उपासना करे। सचेत हो जाग्रो कि परमात्मा के अतिरिक्त और हर वस्तु असत्य अर्थात् भूठी है।

१३१०-जड़-चेतन, स्थावर-जङ्गम, सम्पूर्ण चराचर जगत एक ब्रह्म है ग्रौर वह ब्रह्म मैं हूं। इसलिए सब मेरा ही स्वरूप है। इस प्रकार उपासना करे।

१३११-जो नाशवान क्षण भंगुर मायामय दृश्य वर्ग से अतीत निराकार निर्विकार नित्य विज्ञानानन्द घन निर्विशेष परब्रह्म परमात्मा है, वह मेरी ही ग्रात्मा है अर्थात् मेरा ही स्वरूप है । इस प्रकार उपासना करे। १३१२-यह सब का सब जगत परब्रह्म परमात्मा है। यह समस्त निश्चय ही बह्म है। इसको उत्पत्ति, स्थिति श्रौर लय उस ब्रह्म से ही है। इस प्रकार समभक्तर शांत चित्त हुग्रा उपासना करे।

१३१३—जो कुछ यह हर्य वर्ग प्रतीत होता है वह सब ग्रज्ञान मूलक है। वास्तव में एक बिज्ञाना-नन्द घन श्रनन्त निविशेष ब्रह्म के ग्रतिरिक्त ग्रौर कुछ भी नहीं है। इस प्रकार के ग्रनुभव से वह इस जन्म-सृत्यु रूप संसार से मुक्त होकर ग्रनन्त बिज्ञाना-नन्द घन ब्रह्म को प्राप्त हो जाता है।

१२१४-इस जगत में एक परमात्मा के म्रतिरिक्त नाना, भिन्न, भिन्न भाव कुछ भी नहीं है। इसलिए जो इस जगत में नाना की भांति देखता है, वह मनुष्य मृत्यु से मृत्यु को प्राप्त होता है।

१२१५-हम बोलना चाहते हैं तभी वाणी से शब्द उच्चारण होते हैं, मौन हो जाते हैं, तब नहीं होते। हम देखना चाहते हैं तभी बाहर का दृश्य दीखता है, नेत्र बंद करने पर नहीं देखता, इसी प्रकार हम जानना चाहते हैं तभी ज्ञेय का ज्ञान होता है, नहीं जानना चाहते तो नहीं होता, श्रतः जो कुछ भी पदार्थ देखने, सुनने या जानने में श्राते हैं उन सबका बाध करके वाथ करने वालो ज्ञानरूप बुद्धि की वृत्ति का भी वाध कर देना चाहिए। उसके बाद जो कुछ बच रहता है वह ज्ञाता है ग्रौर वह ज्ञातृत्व धर्म रहित गुद्ध स्वरूप ज्ञाता ही नित्य सच्चिदानन्द ब्रह्म है। ऐसा समफकर ज्ञान ग्रौर ज्ञेय से रहित केंवल चिन्मय नित्य विज्ञानानन्द घन रूप से स्थित रहना चाहिये।

१३१६-जो कुछ पदार्थ भासते हैं उन्हें ग्रात्मा से भिन्न न जान। सर्व ग्रात्मा ही है। ग्रात्मा के सिवाय जो ग्रीर भावना है उसका त्याग कर।

१३१७-निश्चय रूप से ग्राकाश ही नाम भ्रौर रूप का ग्राधार है ग्रौर वह दोनों जिसके भीतर है वहीं ब्रह्म है। विकार तो वाणों का विलासमात्र है।

१३१८—इन्द्रियां केवल किएत ग्रौर ग्रारोपित मात्र है। तथा किल्पत पदार्थों ही के ज्ञान के लिए बनाई गई हैं। ग्रतः वह परमात्म तत्व को नहीं जान सकतीं, ग्रिपतु, उनके जानने के समय उसी तरह नष्ट हो जाती है, जिस तरह रज्जु का ज्ञान हो जाने पर उसमें किल्पत सर्प ज्ञान नष्ट हो जाता है, क्योंकि किल्पत पदार्थ वास्तविक पदार्थ के समान स्थित नहीं रह सकता।

१३१६-संसार के समस्त पदार्थ परमात्मा की

कल्पना मात्र है और किल्पत पदार्थ कल्पना करने वाले के ज्ञान में होता है। श्रतः समस्त संसार के साथ सर्व तीव्र गित पदार्थ भी परमात्मा के ज्ञान में ही स्थित है और परमेश्वर का ज्ञान उसकी सत्ता से पृथक नहीं है।

१३२०-जो मनुष्य समस्त वस्तुओं को आत्मा में देखता है और सब वस्तुओं में आत्मा को देखता है वह इस (समदिशता) के कारण (किसी से) घृणा नहीं करता।

१३२१-जो तत्वदर्शी संसार के समस्त चल ग्रौर ग्रंचल पदार्थों को ग्रात्मा (ग्रंपने ग्राप) में देखता है ग्रीर उनको ग्रंपने से बाहर ग्रौर पृथक रूप से नहीं वेखता तथा इन समस्त पदार्थों में ग्रंपने ग्रात्मा को देखता है ग्रंथात् उन पदार्थों के ग्रात्मा को भी ग्रंपना ही ग्रात्मा जानता है ग्रौर यह समभता है कि जिस प्रकार मैं ग्रंपने शारीरिक समुदाय का ग्रात्मा ग्रौर उसकी समस्त चेष्टाग्रों का कर्त्ता होते हुए भी ग्रंपने वास्तिवक रूप में नितान्त निराकार ग्रौर समस्त सांसारिक विषयों से निलिप्त हूँ, इसी तरह ग्रंपने निलिप्त रूपने का ग्रात्मा भी मैं ही हूं। साराँश यह कि जो मनुष्य इस प्रकार हर

विशेषण् से रहित अपने आत्मा की अव्यक्त सत्ता को आन हिट से देख लेता है, वह इस दर्शन के कारण किसो से घृणा नहीं कर सकता।

१३२२-घुगा अपने से अतिरिक्त किसी दूसरी अजुभ वस्तु को देखने से उत्पन्न होतो है। और जिस व्यक्ति की हिष्ट में कोई दूसरा रहा ही नहीं, अपितु अपने शरीर की तरह संसार की सर्व सत्तायें उसको अपनी विश्वरूपी सत्ता के भीतर दिखाई देने लगीं, वह किससे घुगा करे। इस कारण कि इस अवस्था में किसी से घुणा करना अपने आप से घुगा करना है।

१३२३-वास्तव में विपरीत परिस्थित को दवा देने के लिए जो बीरता पूर्ण प्रयत्न है वही एक मात्र ऐसा है जो हमारी स्रात्मा को ऊपर उठाता जाता है।

१३२४-यथार्थ ज्ञान त्याग और प्रेम से होता है। दुः लो प्राणी में त्याग और प्रेम विचार से, और सुली प्राणी में त्याग और प्रेम सेवा से होता है। क्यों कि जो स्वय दुः खी है वह सेवा नहीं कर सकता, किन्तु विचार कर सकता है। वेचार सुखी प्राणी में सुख ग्रासक्ति के कारण विचार उदय नहीं होता प्रत्युत वह सेवा कर सकता है।

१३२५-जब हम मन इन्द्रिय स्रादि के संगठन से

श्रपने को श्रसंग कर लेते हैं तब वे बेचारे अचेष्ट हो कर हमारे में ही सम हो जाते हैं श्रीर हम श्रपने परम स्वतन्त्र नित्य जीवन मैं विलीन हो श्रभेदता का श्रनुभव करते हैं।

१३२६ – जब बुद्धि श्रीर हृदय एक हो जाते हैं तब सारा जीवन हो साधन हो जाता है।

१३२७-हमारे दुःखी होने से केवल हमीं को दुःख नहीं होता बल्कि हम विश्व में भी दुःख उत्यन्न करते हैं।

१३२८—कर्म देहाभियान को जाग्रत करता है ग्रीर सेवा स्वाभिमान को जाग्रत करतो है। बड़े से बड़ा कर्म भी छोटो से छोटी सेवा के समान नहीं हो सकता। क्योंकि बेचारा कर्माभिमानी तो सर्वदा फल के लिए दीन रहता है।

१३२६-जो ऐसा निश्चय करता है कि "मैं ही ब्रह्म हूं ग्रीर मैं ही सबका मालिक हूं" ग्रीर मैं ही सत्त संकल्प ग्रीर सत्त काम हूँ, मेरे में न तो पाप-पुण्य स्पर्श पाता है ग्रीर न उसका फल लगता है। क्या देव लोक, क्या भू लोक, क्या ग्राग्नि, क्या वायु, क्या चन्द्र, क्या सूर्य, क्या तारे सबके सब मेरे भीतर कल्पित हृदयाकाश में हैं ग्रीर यही मेरा सिंहासन है।

ग्रौर फिर मरते हैं, उन्हीं के सत्यलोक हैं. वही सत्य काम हैं ग्रौर सत्य संकल्प, सर्वशक्तिमान हो जाते हैं, ग्रौर समस्त लोकों में कामाचार (स्वाधीन) होते है।

१३३० — हैत जो भासता है उसका कारण माया है श्रीर वह माया श्रनिर्वचनीय है। न तो वह सत् है श्रीर न श्रसत् है श्रीर दोनों के धर्म उसमें भासते हें।

१३३१—वास्तव में माया भी मिथ्या है। क्योंकि सत् से असत् की उत्पत्ति सम्भव नहीं, श्रौर सत्-असत् का मेल भी सम्भव नहीं श्रौर असत में कोई शक्ति ही नहीं अतएव जगत् केवल भ्रान्ति मात्र है श्रौर स्वप्नवत है।

१३३२-जो मनुष्य सुन के, छू के, देख के, खा के, सूंघ के, न प्रसन्न हो, न उदास हो उसे जितेन्द्रिय ग्रौर शाँत कहते है।

१३३२-सन्यासो लोभ से स्वादिष्ट ग्रन्य नहीं खाता तथा स्त्री का मुख नहीं देखता तथा इच्छित वस्तु किसी से नहीं चाहता।

१३३४—नमस्कार करने से ग्रथवा पूजा से जैसी प्रसन्तता होती है। यदि मार पड़ने पर भी जिस को वैसी ही प्रसन्तता हो तभी वह सच्चा भिक्षान्त का भागी होता है।

१३३५-जो जाग्रत में सुषुप्ति के समान रहता है तथा जिसके जाग्रत नहीं रही यानि संसार सत्य नहीं रहा तथा जिसका ज्ञान संसारी वासना से रहित है वह जीवन-मुक्त है।

१३३६-साधु पुरुषों द्वारा सत्कार किये जाने पर ग्रौर दुष्ट जनों से पीड़ित होने पर भी जिस के चित्त का समान भाव रहता है वह जीवन मुक्त है।

१३३७—बीती हुई को याद न करना, भविष्य की चिन्ता न करना श्रीर वर्तमान में प्राप्त हुए सुख दु:खादि में उदासीनता ये जीवन मुक्त पुरुष के लक्षण है।

१३३८-क्रिया के नाश से चिन्ता का नाश होता है, चिन्ता के नाश से वासना का क्षय होता है ग्रोर वासना का नाश ही मोक्ष है यही जीवन मुक्ति है।

१३३६—साम्य हिष्ट ग्राना चाहिए, यही सारी
सृष्टि मंगलयम मालूम होनी चाहिए। जैसे मुफे
खुद ग्रपने पर विश्वास है वैसा ही सारी सृष्टि पर
मेरा विश्वास होना चाहिए। यहाँ डरने की बात हो
क्या है ? सब कुछ शुद्ध ग्रौर पितृत्र है। यह विश्व
मंगलमय है क्योंकि परमेश्वर उसकी देख-भाल
करता है।

१३४०-यदि कोई ग्रसली दुष्ट ग्रा जाय तो भी ऐसी भावना करो कि यह परमात्मा है। वह दुष्ट होगा भो तो संत हो जाएगा। देखो सृष्टि क्या है, एक ग्राइना है, तुम जैसा होग्रोगे वैसे ही सामने की सृष्टि में तुम्हारा प्रतिबिम्ब दिखाई देगा। जैसी हमारी हष्टि वैसा ही सृष्टि का रूप। इसलिए ऐसी कल्पना करो कि यह सृष्टि ग्रच्छी है, पवित्र है। ग्रप्ती मामूलो कियाग्रों में भी ऐसो भावना का संचार करो फिर देखो क्या चमत्कार होता है।

१३४१-यदि यह भावना ही हो कि परमात्मा मेरे पास है तो सारो दुनियां के उलट पड़ने पर भी हरि का दास भयभीत न होगा।

१३४२-जहां ग्रापने देह को ग्रासक्ति छोड़ दी कि तुरन्त सम्राट हो जायेंगे। सारा सामर्थ्य ग्रापके हाथ मे ग्रा जाएगा। कोई भी ग्राप पर हुक्म नहीं चला सकता।

१३४३-मैं, त्, वह, मेरा तेरा मन का है सब किल्पत । जो किल्पत है सो मिथ्या है बात सत्य है निश्चित ।

१३४४-यदि आप में पपने परम लक्ष्यको प्राप्त करने का हढ़ संकल्प है तो प्रगति अवस्य होगी।

विनय भाव से सद्गुणों का विकास होगा। दूसरों की सेवा करने को सच्ची नि:स्वार्थ धुन है तो हृदय श्रवश्य शुद्ध होगा। हढ़ विश्वास है तो साक्षात्कार ष्प्रवश्य होगा । यदि सच्चा वैराग है तो ज्ञान निःसन्देह होगा । यदि भ्रटूट धैर्य है तो शान्ति भ्रवश्य मिलेगा । यदि सतत प्रयत्न है तो विष्न बाधायें अवश्य नष्ट होंगो । यदि सच्चा समर्पण है तो भक्ति अवस्य आ जायगी। यदि पूर्ण निर्भरता है तो निरन्तर कृपा का त्रमुभव अवश्य होगा । यदि हृढ़ परमात्मा चिन्तन है तो संसार का चिन्तन अवश्य मिट जायगा। यदि सद्गुरु का हढ़ ग्राश्रय है तो बोध ग्रवश्य होगा। जहां सत्य का वोध होगा वहां समता अवस्य हढ़ होगी । जहाँ पूर्ण प्रेम विकसित होगा वहां पूर्णानन्द स्थित भ्रवश्य सुलभ होगी।

जो यह जाव है यहो ब्रह्म श्रीर यही सर्वश्रात्मा है। इससे इतर कोई ब्रह्म नहीं है। जैसे स्वप्न में श्रनेक रूपों को धारता है। फिर जाग कर एक का एक रहता है। उसी प्रकार यहो ब्रह्मात्मा माया उपिध से मिलकर श्रनेक ब्रह्माण्ड ग्राकारों को धारता है, जब विचार करता है तब उपिध को त्यागकर एक ग्रद्धत श्रानन्द रूप से स्थित होता है। श्रीर ग्रनुभव करता है कि मैं सर्व सामर्थवान हूँ। सब प्रपंच मेरा रचा हुआ है। मैं हो कामना करने वाला हूं। मैं ही कोधी लोभी हूं। मैं ही माया द्वारा ईश्वर हूं। मैं अविद्या द्वारा प्राज्ञ हूँ। इत्यादि मैं ही सब कुछ हूं।

१३४५-समुद्र के गर्जने, सिंह के गर्जन बिजली के गर्जने से म्रादि जितने भयानक शब्द हैं जिनको सुनकर भयमान नहीं होता, जैसे शूरमा धनुष का शब्द सुनकर भयभीत नहीं होता, जैसे ज्ञानवान मतवाले हस्तो ग्रौर वंताल, पिशाच के शब्द सुन ग्ररु इन्द्र के वज्र का शब्द देवता का शब्द सुनता हुग्रा कम्यायमान नहीं होता, ग्ररु ग्रारे से शरीर को काटिये ग्ररु खङ्ग से कण कण करिये, बागों से बेघा जावे तो भी कम्पाय-मान नहीं होता, उसे राग-द्वेष किसी विषे नहीं होता शरीर पर एक स्रोर जलता ऋंगार रखिये स्रीर एक श्रोर फूलों का स्पर्श रिखये तो भो हर्ष शोकवान नहीं होता ग्रह एक ग्रोर खङ्ग धारावत तीक्ष्ण स्थान होवे ग्ररु एक ग्रोर पुष्प शय्या होवे जिसको दोनों तुल्य है। एक ग्रोर मारने वाला विष होवे दूसरी ग्रोर जिवाने वाला ग्रमृत होवे सो दोनों उसकी तुल्य है। लोहे के जम्बुरा के साथ उनका मांस तोड़िये ग्रह नरक विषे डालिये ग्ररु ऊपर शस्त्रों को वर्षा होवे तो भी ज्ञान-

वान पुरुष भय को न पावेगा। श्ररु न उद्घेगवान व्याकुल होगा, न दीन होगा। ज्ञानवान इन विषे सदा सम रहता है। पहाड़ की नाई धैर्यवान स्थित रहता है।

१३४६-जगत में सब हमारे मित्र हैं। हमारा किसी से कोई विरोध नहीं है हम सबसे प्रोम करते हैं। इस भावना की वृद्धि करने से क्रोध की उत्तोजना विलुप्त हो जाती है।

१३४७-ग्रात्मा सदा निर्भय है। उसे न कोई मार सकता है न डरा सकता है। उसी का ध्यान करने से साहस का संचार होता है।

१३४८—मैं किसी से नहीं डरता, भूलकर भी डरके जंजाल में नहीं फंसता। मैं स्वतंत्र श्रौर मुक्त श्रात्मा हूँ। मेरी श्रात्मा सदा सर्वदा निर्भय है। मैं भीतर-बाहर सब जगह श्रात्मदेव को देखता हूं। घातक भय के भाव मेरे मन मन्दिर में उदय नहीं हो सकते। मैं श्रात्मा पर पूर्ण विश्वास करता हूं। मुक्ते श्रपने श्राप में श्रसीम श्रद्धा है। मैंने निर्मय रहने का व्रत लिया है।

१३४६ – हमारो आत्मा को डर से कोई सरोकार नहीं है। यह आत्मा, अजन्मा, अविनाशी, सनातन अजर-अमर, एक रस नित्य है। यह नाश रहित है। इस आत्मा का शरीर से वही नाता है जैसे मनुष्य का वस्त्र के साथ।

१३५०-हम अजर-ग्रमर ग्रातमा हैं। हमें कौन डरा सकता है? ग्रात्मा को भय किसका? शोक कष्ट, दु:ख, ब्यथा, ईष्यी हमारी ग्रात्मा पर क्यों कर ग्रपना दूषित प्रभाव डाल सकते है। हम में ग्रात्म बल पर्याप्त मात्रा में विद्यमान है? कोई भी विरोधी भाव क्योंकर हमारे हृदय को ग्रशाँत कर सकता है? जो सदा एकरस है उसे किसका भय ? उसके सिवाय तो कुछ है ही नहीं।

१३५१-ग्रात्मा का निर्भय स्वरूप ,जाग्रत करने के लिए रात्रि में सोने से पूर्व कहो कि नेरा मन सदा शुभ संकल्प करने वाला है ग्रशुभ या कलुषित विचारों से मेरा कोई भी सम्बंध नहीं, कोई मेरे प्रतिकूल नहीं है।

१३५२-मैं परमात्मा का निर्मय पुत्र हूँ । स्रब मेरी स्रात्मा जाग उठो है । मैंने स्रपने हृदयस्थ स्रात्मा का दर्शन कर लिया है जो कि बल का महा सागर है ।

१३५३-मैत्रो भावना के निरन्तर ग्रभ्यास द्वारा मन की सब कायरता भय, कल्पित उद्धेग सदा के लिए दूर हो जाते हैं। सबसे मैत्रो भावना रखने वाला संयमो सदा दूसरों का प्रिय होता है। उसे कोई हानि नहीं पहुंचा सकता। वह परम निर्भय जीवन व्यतीत करता है।

१३५४-मैत्री भावना मनुष्य को सबके प्रति चाहे मित्र हो अथवा शत्रु, पापी हो या पुण्यात्मा मित्रता का भाव रखना सिखाती है। जब हम समस्त विश्व में अपने मित्र ही मित्र देखने का अभ्यास कर लेंगे। न किसी का बुरा चाहेंगे न सोचेंगे ही—सब जीबों के प्रति कल्याण भावना हो रखेंगे तो फिर हमारा कौन शत्रु रह सकता है।

१३५५-विश्व क्षमा की भवना का साधन — उस व्यक्ति के अन्तस्तल में अविराम शान्ति विराजती है। जिसने अपने समस्त वैरियों, शत्रुओं, पापियों, दुःखी करने बालों को क्षमा कर दिया है, जब आप क्षमा की भावना में रमण करते हैं तब स्वार्थ तथा प्रति-शोध का कल्मष भूल जाता है। उप्रता, क्रोध, प्रति-शिसा की धारणा क्रमशः दूर हो जाती है और चित्त में समस्वरता का राज्य हो जाता है। ऐसा पुरुष अपना ही नहीं अनेकों का लाभ कर सकता है।

श्रपना हा पर १३५६-मैं सब जीवों को, शत्रुओं को, वैरी निन्दकों को हृदय से क्षमा करता हूँ, सब जीव मुभे क्षमा करें। संसार में सभी हमारे भित्र है, सुहृद हैं, शत्रु भो पपम मित्र है। इस प्रेम तथा क्षमा भाव से ग्रक्षय शान्ति को उपलब्धि होती है।

१३५७-मैं संसार से सर्वथा मुक्त हूँ। मेरा लगाव इतना ही है जितना कमल का जल से होता है। मैं संसार के मिथ्यात्व, ग्रस्थिरता ग्रौर व्यर्थता को समक्ष गया हूं। मैं तो ग्रात्मा हूँ।

१३५८-वास्तव में दु:ख का कारण दूसरों के दु:खों, कष्टों, न्यूनताग्रों, कमजोरियों ग्रौर छिद्रों को देखना ही है।

१३५६-संसार की कोई विषमता मुभे परेशान नहीं कर सकती। मेरे हृदय में ईश्वरीय शब्सितप्रेम का संचार हो रहा है। मेरा चित्त, स्वभाव, शांत एवं निर्दोष हो गया है सम्पूर्ण ग्रशान्ति, उद्देग, मनो-विकार एवं कुभाव मेरे चित्त की भूमिका से उखड़ गये हैं। मेरा स्वभाव बिलकुल बदल गया है। संसार के प्रलोभन मुभे बन्धन में नहीं डाल सकते। मेरे पित्र ग्रीर शुद्ध ग्रन्तः करण में कोई क्षोभ ग्रीर ग्रशान्ति उत्पन्न करने वाली तरङ्गें हिलोरें नहीं ले सकतीं।

१३६०-त्रह्मवेत्ता की दृष्टि में सारा।संसार सिच्च-दानन्द स्वरूप हो जाता है। ग्रसत, जड़ ग्रौर दु:ख उसे प्रतीत हो नहीं होता। उसकी दृष्ट में तो दृष्टा दृश्य स्रौर हिष्ट का भेद नहीं रहता वह तो एक निश्चल, निर्बाध स्रौर सिच्चदानन्द घन सत्ता मात्र रह जाता है। उसके द्वारा जो कुछ कार्य होते हैं वह दूसरों को ही हिष्ट में होते हैं। उसकी हिष्ट में तो न कोई कार्य है स्रौर न उसका करने वाला ही।

१३६१-जगत् में जो कुछ स्थावर जंगम संसार है वह सब ईश्वर के द्वारा ग्रच्छादनीय है ग्रर्थात् उसे भगवत स्वरूप ग्रनुभव करना चाहिये।

१३६२-सृष्टि में जितने भी रंग हैं, सूर्य के हैं ग्रपने नहीं, इसी कारण सूर्य को मंत्रों में विश्व रूप कहा है क्योंकि विश्व नाम सृष्टि का है। ग्रौर उसमें ग्रपना रूप कोई नहीं, वरन सूर्य का रूप हो उधार लिया होता है।

१३६३—समुद्र की तरंगों की श्रौर देखो, एक भी तरंग समुद्र से पृथक् नहीं है। फिर भो तरंग पृथक् क्यों प्रतीत होती है? नाम श्रौर रूप के कारण-तरंग की श्राकृति श्रौर उसे हमने जो तरंग नाम दिया है। वह इन दोनों ने उसे समुद्र से पृथक् कर दिया है। नाम रूप के नष्ट हो जाने पर वह समुद्र का समुद्र ही रह जाता है। श्रतएव यह समुद्रय जगत् एक स्व-रूप है। १३६४-वास्तव में 'मैं' ग्रौर 'तुम' नामक कुछ भी नहीं है। सब एक ही है। चाहे कह लो सभी 'मैं हूं' या सभी 'तुम हो' यह द्वैंतज्ञात बिल्कुल मिथ्या है।

१३६५-तुम काल के ग्राधीन नहीं। काल तुम्हारे ग्राधीन हैं। सारे स्वर्ग तुम्हारे भीतर हैं तुम स्वयं किसी स्वर्ग में ग्रावस्थित नहीं हो ग्रीर मनुष्य ने ग्राज तक जितने देवताग्रों की उपासना की है वे सब उसके भीतर ही ग्रवस्थित हैं वह स्वयं किसी देवता में ग्रवस्थित नहों है। वह देव, ग्रसुर, मानव, पशु, पक्षी, प्रस्तर ग्रादि सभी का सृष्टि कर्त्ता। ग्रीर उस समय मनुष्य का ग्रसल स्वरूप उसके निकट इस जगत् से भी श्रष्टितर ग्रीर सर्वध्यापी ग्राकाश से भो ग्रधिक सर्वव्यापी रूप में प्रकाशित होता है। तभी मनुष्य निर्भय हो जाता है,तभी वह मुक्त हो जाता है, तब सारी ग्रान्ति दूर हो जाती है।

१३६८-भ्रम के वश हो हम सोचते हैं कि हम ग्रपिवत्र हैं, हम भ्रशांत हैं, हम जगत् से पृथक हैं पर ग्रसल में प्रकृत मनुष्य यही एक ग्रखंड सत्ता स्वरूप है।

१३६६-जो कुछ है वह सब ग्रात्मा ही है, ग्रर्थात् सब कुछ मेरा हो स्वरूप हैं मुक्तसे भिन्न ग्रीर कोई वस्तु नहीं हैं। ज्ञान निष्ठा के श्रनुसार इस तृतीय साधन के अवान्तर भेद लिखे जाते हैं। इसके केवल तीन प्रकार हो बतलाये जाते हैं। प्रथम यह दृष्टि रखी गई है कि समस्त भूत प्राणी आत्मा के अन्तर्गत हैं। दूसरे में यह दृष्टि रखी गई है कि भूत और आत्मा स्रोतप्रोत हैं। तीसरे में सबके सुख-दुख को आत्म सहश अनुभव करने की बात है।

- (क)—साधक को चाहिए कि वह ऐसा ग्रभ्यास करे कि जैसे ग्राकाश से उत्पन्न वायु, जल, तेज ग्रौर पृथ्वी उसके एक ग्रंश में स्थित है, वैसे ही मुफ ग्रनन्त नित्य विज्ञानानन्द घन ग्रात्मा को एक ग्रंश में यह सारा जगत् स्थित है। इस प्रकार पुन: २ ग्रम्यास करने से साधक सिच्चितानन्द घन परमात्मा को ग्रभेद रूप से प्राप्त कर लेता है।
- (ख)—ज कुछ जड़-चेतन चराचर प्रतीत होता है वह सब ब्रह्मा है। ब्रह्मा ही ग्रात्मा है, इसलिए सब मेरा ही स्वरूप है। जैसे सर्वव्यापी ग्राकाश सम्पूर्ण बादलों में सर्वत्र समान भाव से व्यापक रहता है। वैसे ही इन समस्त चराचर भूत प्राणियों में ग्रात्मा समान भाव से व्यापक रहता है। जिस प्रकार ग्राकाश से ही भुंड के भुंड बादल पैदा होते हैं ग्रीर उसी में स्थित रहते हैं, इसलिए सारे बादलों का कारण ग्रीर ग्राधार

स्राकाश ही है, वैसे समस्त भूत प्राणियों का कारण स्रीर ग्राधार स्रात्मा है। इस प्रकार समभकर चराचर भूत प्राणियों को ग्रपना स्वरूप ही समभना चाहिये स्रीर सब को ग्रपनी ग्रात्मा में तथा ग्रात्मा को सारे भूत प्राणियों में समभाव से देखना चाहिए। इस प्रकार के ग्रभ्यास से मनुष्य विज्ञानानन्द घन परमात्मा को प्राप्त हो जाता है।

१३६८-ग्रद्वंत वादी कहते हैं, जगत का ईश्वर हमारा ग्रपना ही ग्रन्तरात्मा स्वरूप है।

१३६६-बारम्बार प्राग्गवायु को शरीर से बाहर निकालने का तथा यथा शक्ति बाहर रोक रखने का अम्यास करने से मन में निर्मलता आती है। इससे शरीर की नाड़ियों का भी मल नष्ट होता है।

१३७०-ग्रज्ञान ग्रीर ग्रज्ञान के कार्य जाग्रत ग्रीर स्वप्न इसमें मेरा कोई सम्बन्ध नहीं है। सृषुप्ति कारण है, जाग्रत, स्वप्न कार्य हैं।

१३७१-देहात्म बुद्धि दूर कर दो, ऐसा करते ही सारे दुः ख क्लेश दूर हो जायेंगे। मनोबल से रोग दूर करने का यही रहस्य है।

१३७२-हमारे जीवन का सबसे सुखकर क्षण वही होगा जब हम स्वयं को बिल्कूल भूल जायेंगे। जीवन का समस्त रहस्य है निर्भीक होना। तुम्हारा क्या होगा। इसका भय छोड़ दो। किसो के ऊपर निर्भर मत रहो। जब तुम दूसरे की सहायता की ग्राशा छोड़ दोगे तभी तुम मुक्त हो जाग्रोगे।

१३७३-'क्रोध' नाम की कोई वस्तु नहीं है। क्योंकि सभी वस्तुग्रों में समत्व बुद्धि के ग्रभाव से से ही क्रोध ग्राता है।

१३७४-भेद वस्तुग्रों के स्वरूप में नहीं रहता, वह तो हमारे मस्तिष्क में रहता है। बाहर में एक ग्रखंड वस्तु ही है, भेद केवल भीतर में हमारे मन में रहता है। ग्रतएव बहुत्व का ज्ञान मन की ही मृष्टि है।

१३७५-शत्रु मित्र तथा सब द्वन्द्वों के प्रति सम-हष्टि होना सोखो । जब ऐसा हो सकेगा तथा तुम्हें कोई वासना नहीं रहेगी, तभी यह समफना चाहिये कि तुम्हे चरम ग्रयस्था का लाभ हुग्रा है।

१३७६-तुम्हें यदि कोई दे तो उसके प्रति कृतज्ञ होस्रो, क्योंकि गाली या स्रभिशाप क्या है, यह देखने के लिये उसने मानो तुम्हारे सम्मुख एक दर्पण रखा स्रौर वह तुम्हारे लिये स्नात्म संयम का स्रभ्यास करने का एक भ्रवसर दे रहा है। भ्रतएव उसे आशी-वीद दो और सुखी बनो। श्रम्यास करने का अवसर मिले बिना व्यक्ति का विकास नहीं हो सकता और दर्पण सामने रखे बिना हम अपना मुख नहीं देख सकते।

१३७७-ग्रपवित्र चिन्ता ग्रपवित्र क्रिया के समान हो दोषकर है।

१३७८-तुम यह सर्वदा ध्यान में रखो कि तुम मुक्त हो।

१३७६-तुम लोग ऋपने शत्रुय्रों से भी प्रेम करो जो तुमसे घृणा करते हैं उनसे भी प्रेम करो।

१३८०-कभी भी यह मत सोचो कि तुम जगत् को ग्रच्छा ग्रीर सुखी बना सकते हो।

१३८१-प्रत्येक पिंड में सारा ब्रह्माण्ड भरा है। १३८२-विश्व अयुक्त सिद्धावयव (अखंड) पदार्थ है। उसके अवयवों का स्वतन्त्र जीवन नहीं है। सम्पूर्ण विश्व अपने छोटे से छोटे टुकड़े में वर्तमान है।

१३८३-'मैं' न रहने पर बाहर में 'तुम' (दृश्य) नहीं रह सकता। इससे कुछ दार्शनिकों ने यह सिद्धान्त निकाला कि 'मैं' हो बाह्य जगत् रहता है । 'मैंं (द्रष्टा) को छोड़ कर इसका स्वतन्त्र ग्रस्तित्व नहीं है । तुम (दृश्य) केवल मैं (द्रष्टा) में ही रहता है ।

१३८४—समिष्ट सम्पूर्ण एक है ग्रतएव एक व्यक्ति को सुखी करने का ग्रथं है एक दूसरे व्यक्ति को ग्रमुखी करना । बाहर के सुख केवल जड़ सुख हैं, ग्रौर उसका परिगाम निर्धारित है । ग्रतएव सुख का एक कण भी दूसरे के पास से छिने बिना हमें प्राप्त नहीं हो सकता । केवल वही सुख जो जड़ जगत् से ग्रतीत है बिना किसो के हानि पहुंचाये प्राप्त किया जा सकता है । जड़ सुख केवल दुःख के रूपान्तर मात्र हैं ।

१३८५-ग्रच्छा ग्रीर बुरा ये दोनों ग्रच्छेद्य भाव से जड़ित हैं-एक को लेने पर दूसरे को लेना ही होगा।

१३८६ — जो मुक्त हैं, वे किसी काल में भी बंध नहीं होते। मुक्त किस प्रकार बंध हुए यह प्रश्न ही युक्ति युक्त नहीं है। जहां कोई बन्धन नहीं है वहाँ कार्य कारण भाव भी नहीं है।

१३८७-यदि तुम यवार्थ में नि:स्पृह हो तो किसी

बात को परवाह मत करो, विश्व में कोई भी तुम्हारा यथावरोध नहीं कर पायेगा।

१३८८- "प्रस्तुत रहो" स्वर्ग का राज्य ग्रत्यन्त समीप है। एक क्षण भी विलम्ब मत होने दो। कल पर कुछ मत छोड़ो, ग्रौर उस महान व परम ग्रवस्था के लिये सदा प्रस्तुत महो। वह तुम्हारे निकट किसी भी क्षण उपस्थित हो सकती है।

१३८६-मनुष्य की ग्रांखें ही देखो, उसका कितनी ग्रासानी से नाश हो सकता है। फिर भी इस विशाल सूर्य मंडल का ग्रस्तत्व तुम्हें कैसे प्रतीत होता है? इसलिए कि तुम्हारी ग्रांखें उसे देख रही हैं। दुनियां इसलिए विद्यमान है कि तुम्हारी ग्रांखें प्रमाण देती हैं कि वह विद्यमान है। जरा इस रहस्य पर विचार करो। ये वेचारो छोटो ग्रांखें—तेज उजाला या एक ग्रालपीन इन्हें नष्ट कर दे सकती है। लेकिन नाश के बृहत्तम यंत्र, प्रलय काल के बिलण्ठतम साधन, ग्रा-श्चर्य पूर्ण घटनायें, कोटि २ तारे, सूर्य, चन्द्र, भूमंडल इन सबका ग्रस्तित्व इन दो छोटो ग्रांखों पर ग्रवलम्बित है ग्रीर इन्हें इन दो ग्रांखों की सिफारिश की ग्रावश्य-कता होती है। ग्रांखों कहती है कि हे प्रकृति, तुम

विद्यमान हो भ्रौर हम विश्वास करते हैं कि प्रकृति विद्यमान है। हमारे प्रत्येक इन्द्रियों के बारे में ठीक यही सच है।

१३६०-इस जगत् में सब वस्तुयें ग्रद्भुत भाव से परस्परावलम्बी हैं, यहाँ छोटे से छोटा परमाणु भी सम्पूर्ण विश्व के ग्रस्तित्व के लिए ग्रावश्यक है फिर हम किसे ऊंचा कह सकते हैं ग्रौर किसे नोचा ? प्रत्येक वस्तु में वह ग्रनन्त सत्ता रूपी समुद्र ग्रोत-प्रोत है। वहां ग्रनन्त उनका सत्य स्वरूप है ग्रौर जो कुछ धरातल पर विद्यमान है वह भी ग्रनन्त ही है। जो शांत है वहीं ग्रनन्त है ग्रौर जो ग्रनन्त है वही शांत है। यहो है हमारी सत्ता का स्वरूप।

१३६१—जीवन तो एक खेल का मैदान है, खेल चाहे जितना ही जंगली क्यों न हो, हम पर चाहे जितने थपेड़े, चाहे जितने धक्के लगें, किन्तु नित्य वर्तमान ग्रात्मा को कभी कोई चोट नहीं पहुँच सकती। हम वही ग्रान्त ग्रात्मा हैं।

१३६२ - मुने कभी न संशय था न डर। मृत्यु मुभे कभी न छू पाई 'मेरे माता-पिता कहां ? मैं तो अजन्मा हूँ। मैं हो सब कुछ हूं। फिर मेरा शत्रु कौन? मैं सच्चिदानन्द स्वरूप हूं। सोऽहं सोऽहं। काम क्रोध ईर्ष्या, क्विचार ग्रादि ने मुभे कभी स्पर्श नहीं किया वयोंकि मैं तो सच्चिदानन्द स्वरूप हूं सोऽहम् सब दु:खों पर यही एक ग्रमोघ उपाय है। यह वह अमृत है जो सृत्यु को जीत लेता है सोऽहम् सोऽहम्। मुभे न भय है न संशय, न मृत्यु, मैं अति, वर्ण लिङ्ग सबसे अतीत हं। कौन सा सम्प्रदाशा माफ्क बाँध सकता है ? कौन सा पंथ मुभ्रे ग्रपना सकतः ै । सब पंथों में मैं ही ग्रनस्यूत हूँ । शरीर चाहे जितना ही विरोध करे, मन लड़ने के लिए जिसता ही उठ खड़ा हो, इस षन अन्धकार में, इस जलती हुई यंत्रणा में, इस घोर-तम नैराश्य में एक बार दो, बार तीन, बार सर्वदा यही गावो । प्रकाश मृदुता से भ्राता है, धीरे २ भ्राता है, पर भ्राता है स्रवस्य।

१३६३-हम जिसे जगत कहते हैं वह तो वृत्तियों की समिष्ट मात्र है।

१३६४-यह सम्पूर्ण बहिर्जगत ग्रन्तर जगत या सूक्ष्म जगत का स्थूल विकास मात्र है। सभी स्थलों में सूक्ष्म को कारण ग्रीर स्थूल को कार्य समभना होगा। इस नियम से बहिर्जगत कार्य है ग्रीर ग्रन्तर्जगत

कारण।

१३६५-जब तक हम यह अनुभव नहीं कर लेते कि समस्त ज्ञान हमारे अन्दर हैं। जब तक यह हढ़ धारण नहीं हो जाती कि कोई भी हमें सत्य की प्राप्ति करने में सहायता नहीं पहुँचा सकता। हमें स्वयं हो अपने आप को सहायता करनो होगो तब तक सारा सत्यान्वेषणा ही वृथा है।

१३६६-दुनियाँ तभो पवित्र ग्रौर ग्रच्छी हो सकतो है, जब हम स्वयं पवित्र ग्रौर ग्रच्छे हों। वह है कार्य ग्रौर हम हैं उसके कारण।

१३६७-हमें यह ध्यान रखना चाहिए जब तक हम ग्रपने ग्रापको दुर्बल न बनायें तब तक हम पर कुछ नहीं हो सकता।

१३६८-हश्य द्रष्टा को प्रकाश नहीं कर सकती उलटा द्रष्टा ही दृश्य को प्रकाशता है। सूर्य दीप-कादिकों में यह प्रसिद्ध दृष्टान्त है।

१३६६-जो बुद्धि को प्रकाशता है सोई सब पदार्थों को प्रकाशता है। बुद्धि ग्रादि किसो को भी नहीं प्रकाश कर सकते।

१४००-घट श्रौर भूषगादि सब कित्पत पदार्थ,

मृत्तिका सुवर्णादिक ग्रपने ग्रधिष्ठान विषे है ही नहीं । केवल सुवर्णादिक ग्रधिष्टान ही है । परन्तु यह बात ग्रालीकिक बुद्धि के नेत्रों से देखी जाती है ।

१४०१-सब शरीर सहित स्वप्न जगत् मिथ्या है श्रौर स्वप्नद्रष्टा हो सत्य है तैसे हो सब शरीर सहित जाग्रत जगत मिथ्या है यह जानना हो संसार रूपी श्रन्थकूप से निकलना है।

१४०२-जीविका की चिन्ता, प्रणियनी सुन्दिरयों का श्रवण मनन एवं लोगों का दुःखमय स्मरण यदि त् श्रपने निजस्वरूप का ही प्रेमो होवे तो सब मिट जावें।

१४०३-महल, ग्रटारी, बाग बगीचे जो कुछ तुम देखते हो वस्तुतः प्रकाश ही को तुम देख रहे हो, प्रकाश ही की किरणों में सारा संसार हिट-गोचर होता है। यही प्रकाश हरा, लाल, पीला बना हुग्रा है ग्रौर तुरीया कि ग्रपने स्वरूप में बिल्कुल बेरंग है।

१४०४-जिस मनुष्य का चित्त शुद्ध हो जाता है उसे यह संसार निर्विकार, शांत स्रनुभव मात्र स्नाकाश के समान निर्मल ब्रह्मरूप प्रतीत होता है। १४०५—ग्राकाश के नीले रंग के समान जो यह भ्रमदायक संसार प्रत्यक्ष दिखाई दे रहा है। इसके ग्रत्यन्त ग्रभाव की प्रतीति यदि चित्त में हढ़ प्रकार से जम जावे तब समभना चाहिए कि ग्रब ब्रह्म के रूप का ज्ञान हुग्रा ग्रीर किसी प्रकार से नहीं हो सकता। क्योंकि हश्य के ग्रत्यन्त ग्रभाव को छोड़कर कल्याण का ग्रीर कोई उपाय नहीं।

१४०६ – जब चित्त में द्वैत का भान होता है तब संसार में भो द्वैत का भेद दिखाई देता है। परन्तु जब चित्त में से द्वैत बुद्धि का क्षय हो जाता है तब संसार में भो भेदभाव कहीं दिखाई नहीं पड़ता।

१४०७-यह दृश्य संसार इन्द्रजाल की रचना के समान मिथ्या है, इस कारण इसमें मन लगाना ग्रथवा इससे भयभीत होना दोनों व्यर्थ हैं। ऐसा विचार मन में करने से ग्रहंकार का क्षय होता है।

१४०८-ग्रन्य शास्त्रों के ढेर पढ़ने से क्या लाभ ? केवल इतना ही ग्रनुष्ठान करो कि जिस पदार्थ में रुचि उत्पन्न हो उसी को विष ग्रीर ग्राग के समान त्याज्य समभो।

१४० ६ - मैं दोनों भुजास्रों को ऊपर उठाकर ऊंचे

स्वर से घोषणा करता हूँ कि जैसे जल से कमल भिन्न है वैसे ही स्रात्मा स्रलग है देह ग्रलग है। स्रात्मा देह से भिन्न है।

१४१०-किसी की सहायता करने के लिये जाकर ग्रीर ग्रधिक भ्रम की सृष्टि मत करो। यह मानो एक वट वृक्ष के समान है जो बढ़ता ही जाता है। यदि तुम द्वैतवादी हो तो ईश्वर की सहायता के लिये जाना ही तुम्हारी मूर्खता है। यदि तुम ग्रद्वैतवादी हो तो तुम स्वयं ब्रह्म स्वरूप हो फिर तुम्हारा कर्त्तं व्य क्या रहा?

१४११-दुनियां में जितने पदार्थ हैं वे पांच विषय रूप हैं। शब्द, स्पर्श, रूप, रस ग्रौर गंध। ग्रौर पांच हो ज्ञानेन्द्रियां हैं जो इन पांच प्रकार के विषयों को ग्रहण करती हैं।

१४१२-दुनियां में जितने शब्द हैं, उन सब को जड़ कान है। ग्रगर कान न हो तो एक भी शब्द सुनाई नहीं देता। इसी तरह जितने भी रूप हैं उनकी जड़ ग्रांख है, यदि ग्रांख न हो तो कोई भी रूप नहीं। जितने भी रस हैं वे जिह्वा के वजह से हैं। जितने भी कोमल कठिन पदार्थ हैं वे त्वचा इन्द्रियों को वजह से है। इसी तरह झाण की बजह से सम्पूर्ण

गंध है तो कहने का भाव यह है कि संसार भर की सम्पूर्ण वस्तुयें इन पांचों इन्द्रियों की वजह से हैं। ये इद्रिन्यां भी अपने आप कुछ नहीं कर सकतीं बल्क इनके पीछे ख्याल काम कर रहा है। यदि ख्याल आंख के पीछे है तो कान सुनेंगे नहीं और जिह्वा रस का ग्रहण करते हुए भी बता नहीं सकती। इसी तरह ख्याल की वजय से इन्द्रियां हैं। यदि ख्याल नहीं तो ये होती हुई भी कुछ नहीं।

१४१३-निश्चय कर कि यह सम्पूर्ण संसार का व्यवहार एक खेल है। सम्पूर्ण युद्ध का खेल मेरी साक्षी ग्रौर शहादत में ही रहा है। मैं ही सबका साक्षी ग्रौर प्रेरक हूं।

१४१४-हमें तो साहस से कहना चाहिये कि चाहे लाखों ही दु:खों ग्रौर सुखों के दिरया उमड़ ग्रायें, परन्तु मैं सदा ग्रचल रहूंगा। क्योंकि मैं इन दोनों का साक्षी हूं।

१४१५-बंध ग्रौर मोक्ष की ग्राशा सुख-दुःख की भावना तथा हित ग्रहित की ग्राशंका छोड़कर समुद्र के समान गम्भीर बनो।

१४१६-सब प्रकार की घृगा ग्रपने से भिन्न

किसी को दूषित देखने वाले को हो होती है, स्रर्थात जो स्रपनी स्रात्मा से दूसरे को भिन्न जानता है। स्रन्तः करण में राग द्वेष की भावनायें पैदा होती हैं। इसिलये वेदान्व कहता है 'सर्व खिलवदं ब्रह्म' कारण कार्योत्तग जगत को ब्रह्मरूप समभो। जब स्रापके हृदय में ब्रह्मस्वरूप की भावना परिपक्व हो जायगी तब राग-द्वेष की भावना भी सदा के लिए निवृत्त हो जायगी।

१४१७—जैसे स्वप्त में यह 'जीव' निद्रा दोष करके ईश्वर, अनेक जीवों तथा पदार्थों को रचना कर लेता है परन्तु यह सब कल्पित है। उनकी वास्तविक सत्ता कुछ नहीं होती। और प्रबोध होने पर सब विलीन हो जाते है। इसी प्रकार अनादि माया के सम्पर्क से यह आत्मा स्वयमेय अनेक इन्द्रादि देवता, मनुष्यादि योनियों और घट पदादि जड़ पदार्थों की रचना कर लेता है। इस प्रकार रिचत हुए भी यह पदार्थ काल्पिनक सत्ता उल्लंघन नहीं करते और प्रबोध हो जाने पर सबके सब विलीन हो जाते हैं।

१४१८-जैसे स्वप्त द्रष्टा निद्रा के कारण स्त्रय-मेव स्रपने में भिन्न पदार्थों की कल्पना कर लेता है ग्रीर उनको ग्रपने से भिन्न देखता है, परन्तु वस्तुतः उस द्रष्टा से भिन्न कोई भी पदार्थ सत्य नहीं होत । इसी प्रकार माया के कारण यह ग्रात्मदेव भी ग्रपने ग्राप में ग्रनेक भिन्न-भिन्न पदार्थों की कल्पना कर लेता है ग्रीर उनको ग्रपने से भिन्न देखता है परन्तु वस्तुतः उस द्रष्टा से भिन्न कोई भी पदार्थ सत्य नहीं होता । सार यह है कि दोनों ग्रवस्थाग्रों ग्रीर तद्गत पदार्थों के मिथ्या होते हुए भी उनका साक्षी एक मात्र सत्य वस्तु ग्रात्मा उनका ग्रधिय्ठान है । वही सब कल्पनाग्रों का ग्रालम्बन है । इस प्रकार जो द्रष्टा है वही स्रष्टा है ।

१४१६-द्रष्टा आत्मा से भिन्न कोई द्रष्टव्य पदार्थ सत्य रूप से विद्यमान नहीं है। जैसे स्वप्न में यावद् हश्य प्रपंच स्वप्न द्रष्टा से अपने में किल्पत होने के कारण अणुमात्र भी उससे भिन्न नहीं होता और प्रबोध होने पर ऐसे विलीन हो जाता है जैसे कभी कुछ हुआ हो नहीं। बैसे हो यह सब जाग्रत हश्य प्रपंच भी आत्मा से अपने अज्ञान के कारण अपने में किल्पत हुआ उससे अणुमात्र भी भिन्न नहीं और आत्मज्ञान रूप प्रबोध के होते ही ऐसे विलीन हो जाता है जैसे कभो कुछ हुन्ना ही नहीं।

१४२०-जैसे स्वप्न दृश्य, स्वप्न द्रष्टा के स्वरूप से इतर नहीं है। इसी प्रकार द्रष्टा से इतर संसार दृश्य कुछ नहीं है।

१४२१-अन्य द्वैत का सदा से अभाव होने से वह आत्मा सदा स्वरूप से असङ्ग है।

१४२२-जिस को अज्ञजन कर्म समभते हैं वह वस्तुत: श्रक्म ब्रह्म ही है। सब अज्ञजन अक्रिय ब्रह्म स्वरूप है भी, परन्तु अविद्या वश से अपने आप को क्रियावान जीव जगत रूप से मानते हैं।

१४२३ - कल्प प्रलय के पवन चलें, समुद्र (बढ़कर) परस्पर मिल कर एक हो जावें, द्वादश सूर्य मिलकर तपने लगें तव भी मनोनाश वाले पुरुष को कुछ हानि नहीं होती।

१४२४-सर्ग (सृब्टि) प्रथम से ही उत्पन्त हुग्रा नहीं दृश्य का सर्वदा ही ग्रभाव है।

१४२५-रम्य ग्रथवा ग्ररम्य को देखकर पाषा-णवत सम स्थित रहना चाहिए। इतने ही ग्रपने पुरुषार्थ से संसार का विजय होता है। यहाँ रम्यता भ्रौर ग्ररम्यता दोनों भाव भ्रविद्यक है। इन दोनों को मिथ्या निश्चय कर ग्रथीत् इनका बाध कर के यानि भ्रत्यन्त भ्रसत समभ कर ही पाषाणवत समता भ्रा सकती है भ्रौर इस पुरुषार्थ से ही संसार की विजय होती है। यानि सम भाव पूर्वक ज्ञान से संसार का भ्राटयन्ताभाव होता है।

१४२६-गंगा जी प्रवाह का, हवा, पशु, पक्षी शादि का जो भो शब्द सुनाई दे उसमें ऐसी भावना करे कि शब्द ही भगवान है। किसी प्रकार का भी शब्द सुनाई क्यों न दे, 'नाद ब्रह्म' शब्द को ही ब्रह्म समफ्रे, जो कुछ सुनाई दे वह भगवान है। चाहे कोई गाली दे चाहे श्राशीर्वाद दे, दोनों को ही भगवान समफ्रे। यदि गाली सुन कर हमें दु:ख होता है तो फिर हमने शब्द को भगवान कहां समफ्रा। भगवान समफ्रने पर तो श्रानन्द ही श्रानन्द होगा। भगवान के दर्शनों से जो श्रानन्द हो, गाली सुनने से भी उसी श्रानन्द का श्रनुभव करें। इस बात से भी कल्यागा हो जाता है।

१४२७-तमाम दुनियाँ है खेल मेरा, मैं खेल सब को खिला रहा हूं।

किसी को गम में रुला रहा हूँ, किसो को बेछुद बना रहा हूं। कभी मैं दिन को निकालूं सूरज, कभी मैं शब को दिखाऊं तारे। ये जोर मेरा है दोनों पाँवों को, मिसले फिरकी फिरा रहा हूं। <del>त्र</del>ावस है सदमा भले बुरे का, हो कौन तुम ग्रौर कहां से ग्राये। खुशी है मेरी मैं खेल ग्रपना, बना बना के मिटा रहा हूं। फिरो हो रूपे जमीं पे यारों, तलाश मेरी में मारे मारे। श्रमल करो तुम दिलों में देखो, मैं नहने ग्रकरब सुना रहा हूं। किसी के गर्दन में तोफे लानत, किसी के सिर पर है ताजे रहमत। किसो को ऊपर बुला रहा हूँ, किसो को नीचे गिरा रहा हूँ॥

ॐ शांति शांति शांति

